GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA*
Bhikkhu Analayo

L’insegnamento buddhista della genesi dipendente (o
origine dipendente) concerne specifiche condizioni la cui
presenza é indispensabile perché qualcosa venga in es-
sere. Nelle fasi iniziali della storia del buddhismo la
preoccupazione principale di questa dottrina era di
identificare le cause specifiche responsabili della condi-
zione umana, mirando alla realizzazione della cessa-
zione di tali cause cosi da esserne liberati. In tempi suc-
cessivi, I'esegesi buddhista sviluppo diverse prospettive
sulla causalita, dove in particolare nella filosofia Hua-

e

yan #EfE; sorse la nozione di interconnessione o interdi-
pendenza, secondo la quale tutti i fenomeni si relazio-
nano tra loro in un modo o nell’altro. Nonostante la sua
attuale diffusione, questa nozione deve essere ricono-
sciuta come uno sviluppo piu tardo che non coincide af-
fatto con I'insegnamento buddhista originario sulla ge-
nesi dipendente.

L'avanzamento nella comprensione della presenza
mentale o consapevolezza (midnfulness) nelle sue
varie applicazioni puo trarre molto beneficio dalla
collaborazione tra gli studiosi attivi negli ambiti ac-
cademici della psicologia e degli studi buddhisti.
Un aspetto particolarmente interessante a questo
proposito € I'esplorazione delle basi dottrinali
delle pratiche di consapevolezza buddhiste. Una
recente ricerca su questo tema di Yu et al. (2020)
si @ occupata nello specifico della dottrina buddhi-
sta della causalita, che & sicuramente di notevole
rilevanza per le pratiche di presenza mentale. Un
problema con questa di per sé lodevole iniziativa &
un’apparente commistione di prospettive su que-
sta dottrina, prospettive che si sono sviluppate in
tempi abbastanza diversi della storia del buddhi-
smo. La problematicita di tale approccio pud es-
sere meglio rappresentata citando il seguente
brano estratto da Yu et al. (p. 1239):

L'interconnessione € un principio fondamen-
tale che sta alla base di tutti gli insegnamenti
buddhisti. Nel buddhismo & espresso come
“Quando c’é questo, quello viene in essere; con
il sorgere di questo, quello sorge. Quando que-
sto non c’e, quello non viene in essere; con la
cessazione di questo, quello cessa” (Nanamoli

* Edizione originale in lingua inglese: Dependent arising and
interdependence, Mindfulness, 2021 (12): 1094-1102. Edi-
zione italiana © Agama Research Group, 2022; traduzione di

e Bodhi 1995, p. 655). Cio delinea la natura in-
terdipendente di tutti i fenomeni nel mondo,
implicando che il sorgere di tutte le cose & con-
dizionato dal sorgere di una cosa dall’altra. In
altre parole tutte le cose si influenzano recipro-
camente e co-sorgono in modo dipendente ...
Prendiamo come esempio lo sviluppo della
pianta del melo, la semplice disponibilita di un
seme non basta a far crescere i frutti. Bisogna
che ci siano le giuste condizioni, un clima favo-
revole, la giusta quantita di luce solare, umidita
e nutrimento dal suolo per far si che la pianta
cresca e dia frutti. Qualsiasi condizione man-
cante o non presente nella misura adeguata
puo portare a risultati differenti. L'interconnes-
sione puod essere definita operativamente come
una consapevolezza che 'esistenza di tutti i fe-
nomeni del mondo ¢ il risultato del soddisfaci-
mento di diverse cause e condizioni, in cui nes-
suna entita pud sostenersi autonomamente
senza fare affidamento su altri fattori. L'intui-
zione dell'interconnessione, originata dal con-
cetto della genesi dipendente, & alla base di al-
tri insegnamenti buddhisti sulla comprensione
delle cause della sofferenza e dei modi per era-
dicarla.

La citazione fatta dagli autori (“Quando c’é questo
...") e estratta dalla traduzione del Calasakuludayi-
sutta (MN 79), che presenta la definizione stan-
dard del principio di condizionalita specifica. Nel
contesto narrativo di questo discorso, il Buddha
aveva appena rifiutato la proposta del capo di un
gruppo di asceti erranti di parlare del tema dell’on-
niscienza, poiché a suo giudizio un tema del ge-
nere sarebbe stato davvero proficuo solo se di-
scusso con qualcuno che avesse avuto le cono-
scenze superiori (abhififia/abhijiia) del ricordo
delle vite passate e dell’occhio divino (che non era
il caso del capo degli asceti erranti).

Invece di occuparsi di cio che appartiene al passato
o al futuro, il Buddha raccomando che discutes-
sero piuttosto di cio che appartiene al presente.
Come modo per tornare a cio che e presente (e
implicitamente a cio che non richiede alcuna cono-
scenza specializzata come il ricordo di vite passate

Silvia Maerna & Elena Trusel, a cura di Bhikkhu Dhamma-
dinna.

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza
elenatrusel1

elenatrusel1


BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA - 2

o l'occhio divino), secondo la versione pali del di-
scorso, presento quindi la formulazione standard
della condizionalita specifica, cosi come nel passo
sopracitato. Un parallelo del Calasakuludayi-sutta
nel Madhyama-agama (MA 208), invece, non pre-
senta il riferimento a questa formulazione stan-
dard (Analayo 2011).

La modalita di presentazione di Yu et al. (2020)
pone il riferimento fornito alla traduzione del
Calasakuludayi-sutta in relazione con l'insegna-
mento sulla causalita nella forma di condizioni
specifiche che e caratteristico del buddhismo an-
tico. Questa idea trova esemplificazione nell’e-
sempio della crescita di un melo, che richiede una
serie di condizioni specifiche quali la presenza del
seme, I'umidita, ecc. La stessa idea e anche alla
base degli “insegnamenti buddhisti sulla compren-
sione delle cause della sofferenza e dei modi per
eradicarla”.

Tuttavia, altre parti della citazione di cui sopra ri-
flettono la nozione di interconnessione o interdi-
pendenza, ovvero l'idea che ogni cosa dipenda da
tutto il resto. Tale idea € alla base della nozione
secondo la quale “il sorgere di tutte le cose & con-
dizionato dal sorgere di una cosa dall’altra” e
“tutte le cose si influenzano reciprocamente e co-
sorgono in modo dipendente”. Contrariamente
all'impressione creata dagli autori, queste nozioni
sono piuttosto differenti da cio cui si riferisce la ci-
tazione dal Cilasakuludayi-sutta e anche da quanto
mette in evidenza I'esempio del melo. La crescita
del melo infatti non dipende da “tutte le cose”; ne-
cessita soltanto di un insieme di condizioni specifi-
che. Prendiamo per esempio il computer usato per
scrivere questo articolo. Nonostante sia indispen-
sabile per scrivere questo articolo, non ha alcuna
rilevanza per la crescita del melo.

Lo stesso principio base vale per I'insegnamento
buddhista sulla comprensione di dukkha, tradotto
frequentemente, sebbene in modo un po’ fuor-
viante, come ‘sofferenza’. Dukkha dipende da con-
dizioni specifiche. La possibilita di eradicare duk-
kha, cosi come prospettato nel pensiero buddhista,
ha il suo fondamento nell’identificazione di specifi-
che condizioni responsabili del sorgere stesso di
dukkha piu che in un’intuizione dell’interconnes-
sione. L'idea e che, una volta che una condizione

specifica quale I'ignoranza sia stata identificata, di-
venta possibile coltivare un percorso volto alla sua
eliminazione e di conseguenza allo sradicamento
di dukkha.

Il concetto di ‘interconnessione’ o ‘interdipen-
denza’, in contrasto con quello di ‘condizionalita
specifica’, riflette uno stadio maturo dell’evolu-
zione del pensiero Mahayana, sorto in particolare
in relazione agli insegnamenti del Buddhava-
tamsaka. L'interconnessione sicuramente non &
“un principio centrale che sta alla base di tutti gli
insegnamenti buddhisti.” Inoltre, un’altra indica-
zione di Yu et al. (p. 1240) secondo la quale “nel
buddhismo, dal punto di vista concettuale, la pre-
senza mentale ed il riconoscimento dell’intercon-
nessione sono parte dell’ottuplice sentiero” sfor-
tunatamente e errata. Solo la presenza mentale e
parte dell’ottuplice sentiero, di cui costituisce il
settimo fattore.

Come base per una ricerca adeguata, € importante
che i concetti di volta in volta operazionalizzati
siano chiaramente definiti e che si eviti una com-
mistione di idee divergenti. L'encomiabile intento
di arricchire I'investigazione empirica di costrutti
sul benessere di derivazione buddhista in un modo
secolarizzato necessita di essere fondato su una
corretta comprensione dei concetti buddhisti per-
tinenti. In questo modo si puo formulare una defi-
nizione operativa per la ricerca in modo tale che
rifletta accuratamente quei concetti, piuttosto che
combinare insieme idee piuttosto differenti.
L’esposizione che segue ha lo scopo di fornire il
contesto storico per tale adeguata comprensione.

Condizionalita specifica

Difatti la qualifica di costituire “un principio cen-
trale che sta alla base di tutti gliinsegnamenti bud-
dhisti” si adatterebbe bene al concetto di condi-
zionalita specifica. La definizione standard di tale
concetto é la seguente, utilizzando qui come esempio
un discorso in pali la cui formulazione ha un diretto
equivalente nel suo parallelo negli Agama cinesi:

Essendoci questo, c’e quello; con il sorgere di
questo, sorge quello. Se non c’é questo, nonc’e
quello; con il cessare di questo, cessa quello.

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1


BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE & (MIBERDIPENDENZA - 3

7

(SN 12.21: iti imasmim sati idam hoti, imass
uppada idam uppajjati. imasmim asati idam na
hoti, imassa nirodha idam nirujjhati).

In dipendenza da questo, quello esiste; con il

sorgere di questo, quello sorge ... con il cessare

di questo, cessa quello; non essendo questo,

non esiste quello.

(EA 46.3: [R2H 2, AR . IERADK, I

RIje).
Questo tipo di presentazione spesso porta ad
un’esposizione del sorgere e cessare dipendente
di una sequenza di dodici nessi, che vedremo in se-
guito piu nel dettaglio. Come parafrasato da Jones
(2011, p. 17), dalle affermazioni fondamentali qui
sopra consegue che cio che “esiste € venuto in es-
sere in dipendenza da particolari cause e condi-
zioni; e quando quelle cause e condizioni cessano,
le cose che dipendono da loro pure cesseranno”.
Questa non é I'affermazione che qualsiasi cosa e
interconnessa con tutto il resto. Invece, e un’affer-
mazione di condizionalita specifica.

Olendzki (2010, p. 110) ha commentato che questa
formula “pud essere applicata quasi a qualsiasi
campo diricerca inclusi i sistemi naturali, le intera-
zioni sociali, le dinamiche politiche e gli eventi sto-
rici. La questione di piu immediato interesse per il
Buddha, tuttavia, era il campo della fenomenolo-
gia esperienziale umana”. L'idea che la condiziona-
lita specifica possa avere un cosi ampio raggio di
applicazione, in ogni caso, & stata messa in discus-
sione da Shulman (2008, p. 299), proponendo che

la genesi dipendente si riferisce al funziona-
mento della sola mente ... Intendere il pratitya-
samutpdda [la genesi dipendente] come una
descrizione della natura della realta in generale
significa conferire alle parole degli insegna-
menti piu antichi accezioni derivate dalla trat-
tazione buddhista successiva. Il risultato & una
rappresentazione fuorviante di molto di cio di
cui il buddhismo antico si occupava.

Shulman (2008, p. 307) ha sostenuto la propria po-
sizione con la seguente argomentazione, sulla
base dei discorsi pali:

Quando il Buddha dice “quando questo e,
quello &, ecc.”, parla solo del condizionamento

mentale, e non dice assolutamente nulla circa
I'esistenza di per sé. La prova piu evidente di
cio e il fatto che, eccetto un’unica occorrenza,
la frase imasmim sati idam hoti ... non compare
mai separata dall’articolazione dei dodici nessi.

L’'unica occorrenza cui si riferisce Shulman (2008,
p.307) e il gia citato Cdlasakuludayi-sutta (MN 79),
dove apparentemente I'occorrenza di questa for-
mula “riguarda una discussione a proposito del ri-
cordo divite passate, una questione strettamente cor-
relata a cio cui i dodici nessi si riferiscono”. Un’obie-
zione di minor rilievo che potrebbe essere sollevata e
che 'occorrenza nel Cilasakuludayi-sutta non ri-
guardi effettivamente “una discussione sulle vite
passate”, in quanto il discorso riporta piuttosto
che il Buddha mette da parte il tema delle vite pas-
sate e propone invece il principio della condiziona-
lita specifica. Un’obiezione piu significativa sa-
rebbe che lo stesso principio in effetti compare in
un altro discorso pali senza portare pero all’intero
schema dei dodici nessi (SN 12.62). Il discorso in
guestione tratta di un nobile discepolo che oppor-
tunamente presta un’attenzione penetrante alla
genesi dipendente (paticcasamuppadam yeva sa-
dhukam yoniso manasi karoti), che prende qui la
forma del principio fondamentale della condizio-
nalita specifica (imasmim sati ...), cui segue un’e-
semplificazione che tratta della relazione tra con-
tatto (phassa) e tonalita affettiva (vedanad), che
sono solo due dei dodici nessi, senza menzionare
gli altri. Questo varrebbe come caso di un discorso
pali in cui il principio fondamentale della condizio-
nalita specifica non porta all’intero insieme dei do-
dici nessi, che sono rintracciabili solo nel discorso
precedente a quello in questione (SN 12.61).

L'idea che la genesi dipendente sia limitata alla
sola dimensione mentale non sembra nemmeno
riflettere accuratamente il punto di vista dei primi
discorsi. Un esempio di cio sarebbe la seguente de-
scrizione tratta dal Mahahatthipadopama-sutta
con il suo parallelo nel Madhyama-agama:

Lo spazio che e racchiuso facendo ricorso a le-
gname, facendo ricorso a rampicanti, facendo
ricorso ad erba e facendo ricorso ad argilla
viene annoverato come ‘casa’.

(MN 28: katthai ca paticca vallifi ca paticca
tinaf ca paticca mattikad ca paticca akaso pa-
rivarito agaram tveva sankham gacchati).

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1


BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA - 4

Lo spazio che e racchiuso facendo ricorso a le-
gname, facendo ricorso ad argilla e facendo ri-
corso ad acqua ed erba da a sua volta origine
alla designazione ‘casa’.

(MA 30: [R#A, [REE L, IR/KE, B2, [F4:
E#).

Da notare che entrambe le versioni fanno esplicito
riferimento alla relazione di ‘dipendenza’ (paticca/
[X]), qui resa con I'espressione ‘fare ricorso a’ per
adattarsi al contesto. Questa descrizione sembra
essere un caso in cui si elencano le condizioni spe-
cifiche per la costruzione di una casa (nel modo in
cui le case erano comunemente costruite nell’In-
dia antica). Inoltre il contesto & una discussione sul
primo aggregato della forma fisica, che riguarda la
dimensione materiale dell’esperienza soggettiva.
A meno di voler assumere una posizione idealista,
non si potrebbe considerare una tale applicazione
della condizionalita specifica come qualcosa che
riguarda soltanto il funzionamento della mente o
il condizionamento mentale.

Un altro esempio potrebbe essere un verso del
Vasettha-sutta, che si presenta all’'interno del con-
testo di una discussione circa cosa renda una per-
sona un vero brahmino. Il verso parla esplicita-
mente di coloro che sono dotati di visione della ge-
nesi dipendente (Sn 653: paticcasamuppddadassa).
L'espressione in questione esprime l'idea che la
condizione specifica per essere riconosciuto come
brahmino sono le proprie azioni, il karma, e non
solo la nascita.

Un ulteriore esempio € la succinta esposizione
della condizionalita che, secondo la tradizione,
porto alla conversione dei due bramini che sareb-
bero poi diventati i principali discepoli del Buddha,
Sariputta e Mahamoggallana. La versione pali di
questa breve esposizione inizia affermando che
“delle cose che sorgono per una causa, il Tatha-
gata ne illustra la causa” (Vin | 40: ye dhamma
hetuppabbhava, tesam hetum tathdagato aha;
sulla evidenza epigrafica a documentazione
dell'importanza di questo verso si veda Skilling
2003 e 2008; si veda anche la nota 48 in Tournier
2021). Considerato il contesto narrativo del verso
indirizzato a dei brahmini che in quel momento
non avevano alcuna familiarita con gli insegna-
menti buddhisti, il riferimento ai dhamma molto

probabilmente si riferisce alle ‘cose’ in generale
piuttosto che ad oggetti mentali.

Riassumendo, I'osservazione che il principio di
condizionalita specifica possa avere a volte una ri-
levanza generale appare corretta piuttosto che es-
sere un fraintendimento del pensiero del buddhi-
smo antico. Cio non inficia il fatto che la principale
preoccupazione di questo insegnamento del bud-
dhismo antico fosse invece la condizione umana. Il
punto e soltanto che la sua applicazione non si puo
confinare esclusivamente al dominio del funziona-
mento della mente.

La genesi dipendente e la ricerca del risveglio
del Buddha

Lo sfondo della dottrina buddhista della condizio-
nalita specifica puo essere meglio compreso pren-
dendo in considerazione la ricerca del risveglio del
Buddha stesso. Secondo I'Ariyapariyesana-sutta e
il suo parallelo nel Madhyama-dgama, la motiva-
zione principale che aveva spinto il futuro Buddha
alla ricerca del risveglio era la condizione umana
dell’essere soggetti al dukkha della vecchiaia, della
malattia e della morte (MN 26 e MA 204). La stessa
motivazione & trattata in maniera piu dettagliata
in un discorso nel Samyutta-nikaya, con paralleli in
frammenti sanscriti e nel Samyukta-Ggama con-
servato in cinese. Questi testi collegano la ricerca
esistenziale del Buddha al tema della genesi dipen-
dente.

Le versioni parallele riportano che I'investigazione
della condizione umana condotta prima del risve-
glio era cominciata dalla realta della vecchiaia e
della morte (una versione aggiunge a queste an-
che il problema della malattia), indagando la con-
dizione specifica per la loro manifestazione. Que-
sta si era rivelata essere la nascita. La stessa linea
di ragionamento aveva poi condotto, attraverso
diversi collegamenti intermedi, fino all’ignoranza
come causa iniziale nella serie di nessi condizionali
che hanno come esito il manifestarsi della condi-
zione umana. Queste serie di nessi costituiscono
condizioni specifiche, nel senso che la loro cessa-
zione porta alla cessazione del nesso che da esse
dipende. Per il caso di vecchiaia e morte, il passo
rilevante é il seguente:

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente

BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE & (MIBERDIPENDENZA - 5

Monaci, mi venne in mente questo: non essen-
doci cosa non esistono la vecchiaia e la morte,
con il cessare di cosa cessano la vecchiaia e la
morte? Monaci, grazie alla saggia attenzione ci
fu in me una svolta sapienziale: Se non ci fosse
la nascita non esisterebbero la vecchiaia e la
morte; con il cessare della nascita c’e il cessare
della vecchiaia e della morte.

(SN 12.10: tassa mayham, bhikkhave, etad ahosi:
kimhi nu kho asati jaramaranam na hoti, kissa
nirodha jaramarananirodho ti? tassa mayham,
bhikkhave, yoniso manasikdrad ahu pafifdya
abhisamayo: jatiya kho asati jaramaranam na
hoti, jatinirodha jaramarananirodho ti).

Mi venne in mente questo: con il non essere di
cosa non vengono in essere la vecchiaia e la
morte, con il cessare di cosa cessano la vec-
chiaia e la morte? Prestando saggia attenzione
emerse in me una comprensione fondamentale
di come realmente &: non essendoci la nascita,
la vecchiaia e la morte non vengono in essere;
con il cessare della nascita, cessano la vecchiaia
e la morte.

(Tripath1 1962, p. 92: tasya mamaitad abhavat:
kasmin nv asati jaramaranam na bhavati, ka-
sya nirodhdj jaramarananirodhah? tasya mama
yoniso manasi kurvata evam yathabhitasyabhi-
samaya udapadi: jatyam asatyam jaramara-
nam na bhavati, jatinirodhaj jardmarananiro-
dhah).

Poi mi venne in mente questo: a causa della
non esistenza di quale stato non esisterebbero
vecchiaia, malattia e morte? A causa del ces-
sare di quale stato la vecchiaia, la malattia e la
morte cessano? Poi, prestando retta attenzione,
sorse una comprensione penetrante di come
realmente e: non essendoci nascita, allora non
ci sono vecchiaia, malattia e morte; a causa
della cessazione della nascita, vecchiaia, malat-
tia e morte cessano.

(SA 285: FIFEIFR&: (M AMRIRILE, 7, 362
AR BCE, 7, JERe BIIE B, RAE e
ek ARG, 97, 3B B, R, 9, SETR).

Il fatto che, per chi e nato, la vecchiaia e la morte
siano prevedibili, a prima vista non sembra una
scoperta tale da giustificare la qualifica di com-
prensione penetrante. Eppure questa qualifica

viene attribuita in modo analogo ad ogni succes-
sivo passaggio dell’intera investigazione, che alla
fine giungera all’'ignoranza quale condizione la cui
cessazione conduce, attraverso la cessazione degli
altri nessi intermedi, a trascendere la vecchiaia e
la morte. In altre parole, il risultato netto di tale
comprensione penetrante € la realizzazione che la
condizione umana puo essere trascesa andando al
di la dell’ignoranza.

L’ovvio rapporto che siinstaura tra nascita e morte
puo servire da comoda esemplificazione di cio che
la condizionalita comporta, e cioé identificare cosa
e indispensabile per I'esistenza di qualcos’altro in
modo tale che, in sua assenza, I'altro elemento
non possa persistere o addirittura arrivare ad esi-
stere. L’aspetto chiave qui e la modalita di cessa-
zione, poiché fornisce la direttiva per la trascen-
denza della condizione umana.

Il principio di base sancito in questo modo non &
certo una nuova scoperta. Anche gli animali de-
vono essere in grado di riconoscere determinate
condizioni specifiche necessarie alla loro sopravvi-
venza, ad esempio dove si pud trovare cibo e come
evitare i predatori. Il punto di vista specificamente
buddhista sulla questione sta nell’applicare questo
principio di base alla condizione umana, alla luce
della comprensione che I'intera gamma dell’espe-
rienza soggettiva & semplicemente il risultato di
relazioni condizionali, senza che si rinvenga alcuna
entita permanente da qualche parte in aggiunta o
separata da esse.

| dodici nessi

Come accennato in precedenza, nei discorsi anti-
chi il principio della condizionalita specifica porta
spesso, ma non invariabilmente, a un elenco di do-
dici nessi. Eccoli qui di seguito:

e ignoranza

e costruzioni volitive

e coscienza

e nome-e-forma

e seisfere sensoriali

e contatto

e tonalita affettiva

e brama

e attaccamento

e divenire

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1


BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA - 6

e nascita
e vecchiaia e morte

Sebbene ci sia uno schema generale in questa se-
rie di dodici nessi, in cui il nesso precedente costi-
tuisce una condizione per quello successivo, la
concezione sottostante non e confinata ad una se-
guenza lineare nel tempo (Analayo 2019b, 2020b e
2020c). Il ‘nome’ in ‘nome-e-forma’ comprende
fattori come il contatto e la tonalita affettiva, che
ricorrono piu avanti nella medesima serie dei do-
dici nessi. Inoltre, diversi discorsi presentano un
condizionamento reciproco tra coscienza e nome-
e-forma. Questa € una dimensione importante
dell’insegnamento sulla genesi dipendente, poi-
ché serve a spiegare la continuita dell’esperienza
soggettiva durante la vita e da una vita all’altra in
assenza di un’entita permanente o di un sé
(Analayo 2018). Pertanto, la nozione di causalita
che si trova sullo sfondo dell’elenco dei dodici
nessi di cui sopra e investita di un notevole grado
di complessita.

Un altro aspetto notevole € che la prima parte
dell’elenco di cui sopra sembra dialogare con un
mito vedico della creazione raffigurante la genesi
del mondo (Jurewicz 2000). Secondo Jones (2009,
p. 253), “parodiando la cosmogonia vedica, nei do-
dici nidana [nessi], il Buddha potrebbe avere dato
espressione al proprio insegnamento di dukkha e
della sua fine adoperando termini dal significato
sbalorditivo per il suo uditorio”. Una tale attitu-
dine sarebbe ben in linea con lo schema generale
dei discorsi antichi, che tendono ad adottare e
reinterpretare in modo incisivo nozioni brahmini-
che verosimilmente prevalenti nell’India antica.
L'incisiva reinterpretazione in questo caso sarebbe
che, invece di celebrare la creazione del mondo, la
serie culmina nel difficile frangente umano dell’es-
sere soggetti alla vecchiaia e alla morte. La moda-
lita di cessazione descritta nel medesimo insegna-
mento mostra poi come l'intera creazione possa
essere smantellata.

Fare affidamento su una nozione presumibilmente
abbastanza ben conosciuta nell’antichita indiana
per creare un’impressione iniziale di familiarita
spiegherebbe perché I'applicazione della genesi
dipendente attraverso i dodici nessi ricorra cosi
frequentemente nei primi discorsi buddhisti, in

particolare a causa della sua probabile attrattiva
per il pubblico indiano contemporaneo. Allo stesso
tempo, tuttavia, i primi discorsi mostrano varie ap-
plicazioni alternative dello stesso principio di base
che non coinvolgono l'intero insieme dei dodici
nessi. In effetti, anche solo la dipendenza condizio-
nale della vecchiaia e della morte dalla nascita, di-
scussa sopra, costituisce gia di per sé un’afferma-
zione della genesi dipendente (e, forse ancora pil
importante, della possibilita del cessare dipen-
dente).

La presenza mentale rivolta all’esperienza
sensoriale

Il principio fondamentale della condizionalita spe-
cifica puo anche ispirare certi esercizi descritti nel
Satipatthdna-sutta allo scopo di coltivare la pre-
senza mentale. Un esempio € la contemplazione
delle sfere dei sensi, che si trova nel Satipatthana-
sutta e nel suo parallelo incluso nel Madhyama-
dgama (invece assente da un terzo parallelo
nell’Ekottarika-Ggama). Le istruzioni procedono in
guesto modo per la prima sfera sensoriale dell’oc-
chio e le forme visibili:

Si conosce I'occhio, si conoscono le forme visi-
bili e si conosce il vincolo che sorge in dipen-
denza da entrambi; e si sa come sorge un vin-
colo non ancora sorto, si sa come un vincolo
sorto viene rimosso, e si sa come un vincolo ri-
mosso non sorge piu in futuro.

(MN 10: cakkhufi ca pajanati, ripe ca pajandati,
yaf ca tad ubhayam paticca uppajjati samyoja-
nam taf ca pajanati, yatha ca anuppannassa
samyojanassa uppddo hoti tafi ca pajandti,
yathd ca uppannassa samyojanassa pahdnam
hoti tai ca pajanati, yatha ca pahinassa sam-
yojanassa dyatim anuppddo hoti tafi ca pa-
janati).

In dipendenza dell’occhio e delle forme visibili,
un vincolo sorge internamente. Avendo dav-
vero un vincolo internamente, un monaco sa,
com’e realmente, che c'é@ un vincolo interna-
mente; non avendo davvero un vincolo inter-
namente, uno sa, com’eé realmente, che non vi
e alcun vincolo internamente. Uno cosi sa,
com’é realmente, come sorga internamente un

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente

BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE & (MIBERDIPENDENZA - 7

vincolo non ancora sorto; e cosi sa, com’e real-
mente, come un vincolo sorto internamente
cessi e non sorga piu.

(MA 98: HR& A N4E. L BN E AL, MINE
GEUTE, NEfRGS, FINSEGS . FARE N
AF, HIUE, FC ENERNEESE, ANE).

Le medesime istruzioni si applicano alle altre sfere
sensoriali, che sono I'orecchio e il suono, il naso e
gli odori, la lingua e il gusto, il corpo e il tatto, e la
mente e gli oggetti mentali. Il riferimento ai rispet-
tivi sensi si riferisce qui all’abilita di vedere, sentire
etc., e non solo all’organo fisico. Cid trova esem-
plificazione nell’adozione di una differente termi-
nologia sia in pali sia in sanscrito. Nel caso dell’oc-
chio, per esempio, il senso & cakkhu/caksu, ma
I'organo & akkhi/aksi. Il termine che fa riferimento
al senso dell’udito e sota/srota, mentre I'organo fi-
sico dell’orecchio & piuttosto chiamato kanna/karna.
Ancora, la facolta dell’odorato & chiamata ghana/
ghrana, ma il termine per il naso & invece nasa/nasa.

Questa abilita di vedere, sentire, ecc. costituisce
una condizione specifica per la rispettiva espe-
rienza sensoriale, in quanto senza questa capacita
una persona non sarebbe in grado di vedere, sen-
tire, ecc. Cio non significa che la forza vincolante
dell’esperienza risieda nell’esistenza dell’organo
di senso. Se cosi fosse, sarebbe impossibile libe-
rarsi dall’essere soggetti a vincoli mentali fin tanto
che una persona € ancora dotata del rispettivo or-
gano di senso. Un altro discorso, in particolare una
spiegazione data da un discepolo laico a un gruppo
di monaci, presenta la questione nel modo se-
guente:

L’occhio non & un vincolo per le forme visibili
né le forme visibili sono un vincolo per I'occhio,
ma e il desiderio sensuale che ivi sorge in di-
pendenza di entrambi ad essere il vincolo.

(SN 41.1: na cakkhu riipanam samyojanam, na
rapa cakkhussa samyojanam; yan ca tattha tad
ubhayam paticca uppajjati chandarago tam ta-
ttha samyojanam).

L’occhio non € un vincolo per le forme visibili
né le forme visibili sono un vincolo per I'occhio
... ma qualsiasi desiderio sensuale esista tra di
loro, proprio i € il vincolo.

(SA 572: JEIR% (1, JEEBIR .. APRIANEH,
P B AT).

| due passi paralleli del discorso concordano
nell’applicare questa descrizione agli altri sensi, il-
lustrando la situazione con I'esempio di due buoi
legati insieme da un giogo. Nessuno dei due buoi
& il vincolo dell’altro. E il giogo, invece, con cui
sono legati insieme, che costituisce il vincolo. Da
questa prospettiva, quindi, le condizioni specifiche
richieste affinché I'esperienza visiva, ad esempio,
sfoci nello stato di essere vincolata sono: la capa-
cita di vedere, la presenza di qualcosa di visibile, e
I’esistenza nella mente di una proclivita ai desideri
sensuali.

L'identificazione di tali condizioni specifiche non
riguarda una qualche forma di interconnessione o
interdipendenza. L'esperienza visiva, per restare
su guesto esempio, non necessita della successiva
porta dei sensi dell’orecchio o i suoi corrispon-
denti oggetti, i suoni. Anche i sordi sono ancora in
grado di vedere, e la visione & ancora possibile nel
silenzio piu totale. Viceversa, I'udito € sempre pos-
sibile per qualcuno che si trovi nella totale oscu-
rita, e quindi privato degli oggetti visivi, o per qual-
cuno che sia cieco, e quindi privo della capacita di
vedere. Né la vista né I'udito richiedono un altro
organo di senso o oggetto per funzionare.

Nei termini della similitudine dei due buoi legati
assieme dal giogo, la loro situazione non stain una
relazione causale specifica con nessun altro ani-
male che potrebbe pascolare nella stessa zona o
con gli uccelli che potrebbero cantare posati su un
albero vicino. Cio vale anche se la presenza di tutti
qguesti animali nel medesimo luogo sarebbe certa-
mente sufficiente per considerarli strettamente
interconnessi. In ogni caso, che ci siano altri ani-
mali al pascolo o no, che ci siano uccelli che canta-
no o no, la condizione specifica di stato vincolante
per ciascun bue ¢ il gioco che li lega I'uno all’altro.

Teorie successive sulla causalita

In tempi successivi, le tradizioni esegetiche bud-
dhiste svilupparono delle proprie specifiche no-
zioni dei principi generali di condizionalita. Esami-
nando questo sviluppo nella tradizione Theravada,
Ronkin (2005, p. 232) ha argomentato come segue:

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1


BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA - 8

In contrapposizione con il primo strato del pen-
siero buddhista, I'analisi dell’Abhidhamma sul
condizionamento causale & orientata principal-
mente a rendere conto della vera natura dei
dhamma che co-sorgono in modo dipendente,
e solo secondariamente del principio del co-
sorgere dipendente in quanto tale ... lo sposta-
mento dottrinale ... consiste in una transizione
da una concezione dell'esperienza senziente
orientata al processo ad una orientata all’evento.

Cox (1993, p. 134) ha spiegato che, con I'evolu-
zione dell’esegesi Sarvastivada, “le relazioni cau-
sali astratte iniziano ad essere considerate di per
sé, e non meramente quale parte di una discus-
sione sulla genesi dipendente”. Infine “con I'emer-
gere di una teoria indipendente ed astratta sulla
causalita, alla genesi dipendente ... fu assegnato
un proprio ruolo specializzato, cioé una spiega-
zione del processo di rinascita, completamente
avulso dalla teoria generale della causalita” (p. 136).

E nella fase di avvio di tali sviluppi successivi che,
in particolare nel pensiero Huayan g%, il con-
cetto di interconnessione o interdipendenza fece
la propria comparsa. Poceski (2004, p. 346) ha spie-
gato:

Il sistema di filosofia e pratica religiosa del Hua-
yan € un vasto conglomerato di dottrine astru-
se ... al cui centro c’e una visione olistica dell’u-
niverso come una rete dinamica di cause in re-
lazione reciproca, nella quale ogni cosa ed e-
vento sono collegati al tutto poiché si compe-
netrano senza soluzione di continuita. La vi-
sione Huayan della realta & un’ingegnosa riela-
borazione della centrale dottrina buddhista del
pratityasamutpdada (genesi dipendente) ... ipo-
tizzando che ogni fenomeno & determinato
dalla totalita di tutti i fenomeni di cui fa parte,
laddove la totalita & determinata da ciascuno
dei fenomeno che essa include. Di conseguenza,
ogni fenomeno determina ogni altro fenomeno,
mentre a sua volta € determinato da ogni sin-
golo altro fenomeno. Tutti i fenomeni sono
quindi interdipendenti ... ciascun fenomeno
condiziona I'esistenza di ogni altro fenomeno e
viceversa. Percio nulla esiste da solo, ma neces-
sita di tutto il resto per essere cid che & vera-
mente.

Riguardo alle dinamiche che hanno portato alla
popolarita di queste nozioni di interconnessione
nelle tradizioni buddhiste contemporanee, McMahan
(2008, p. 149) ha commentato:

Certamente, quest’epoca di internazionalizza-
zione e di internet potrebbe essere ben chia-
mati I'eta dell’“inter-: non c’é nulla che non sia
interconnesso, interdipendente, intessuto, in-
trecciato, interattivo o interfacciato con qual-
cosa d’altro che lo renda cio che e. Di conse-
guenza, ogni tradizione religiosa che sostenga
I"“interdipendenza’ quale sua dottrina centrale
rivendica una puntuale risonanza culturale ed
un notevole prestigio culturale.

Allo stesso tempo, pero, I'adozione di tali conce-
zioni porta ad un sostanziale distacco dalla dot-
trina della genesi dipendente del buddhismo an-
tico. McMahan (pp. 172 e 178) ha spiegato:

Lontano da una catena di cause ed effetti che
legano gli esseri alla rinascita in un mondo di
sofferenza, l'interdipendenza odierna implica
una matrice sacra di comunanza reciproca e
compartecipazione, una sorta di corpo esteso
di tutti gli esseri. Inoltre, ancora piu significa-
tivo qui, questo spostamento di significato e
valutazione si € sviluppato non solo a partire
dal ripensamento della condizione di Buddha
secondo la tradizione Mahayana e dall’infu-
sione nel buddhismo di sensibilita provenienti
dall’Asia orientale, ma anche in ragione di al-
cune dinamiche fondamentali della modernita
... L'etica buddhista contemporanea dell’inter-
dipendenza ... verosimilmente ha trovato la sua
strada nel pensiero buddhista contemporaneo
attraverso le vestigia della direttrice intellet-
tuale romantico—trascendentalista che ha ri-
suonato con concezioni analoghe del pensiero
Huayan e Zen.

La promozione di concezioni di interconnessione o
interdipendenza e evidente, per esempio, nell’am-
bientalismo buddhista (Analayo 2019a). Ma, come
spiegato da Sucitto (2019, p. 249), in questo “spo-
stamento rispetto alla prospettiva dei sutta anti-
chi, tale stato di interconnessione & da incorag-
giarsi, invece di costituire una descrizione di cio di
cui bisogna liberarsi.”

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1


BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE & (MIBERDIPENDENZA - 9

Cio quindi comporta “un netto cambiamento di si-
gnificato rispetto a quello della tradizione buddhista
[antica]”. Oltretutto, non € nemmeno chiaro come
il concetto che tutto sia interconnesso potrebbe
offrire una base coerente per la questione ecolo-
gica. Gia Harris (1995, p. 177) aveva evidenziato che:

I'intenzione qui & dimostrare che siccome tutte
le cose sono correlate dovremmo agire con uno
spirito di riverenza verso di esse. Tuttavia, la ca-
tegoria di “tutte le cose” include insetticidi, re-
gimi totalitari e armi nucleari, e I'argomenta-
zione percio presenta alcuni problemi piuttosto
owvi. In breve, tale categoria soffre di una certa
inconsistenza dal punto di vista morale.

Come evidenziato da Ives (2013, p. 563), per le
guestioni ambientali & cruciale evitare di compro-
mettere “la capacita di fare il tipo di distinzioni che
sono necessarie e inevitabili nell’etica ambientale,
come la distinzione tra un ‘e’ negativo (come un
fiume inquinato) e un ‘dovrebbe’ positivo (il fiume
pulito che puo risultare dagli sforzi di bonifica)”.
Da questo punto di vista, non ¢ facile capire come
la nozione di interconnessione o interdipendenza
possa fornire una base coerente per la capacita di
operare tali distinzioni, che sia in relazione a pro-
blemi ambientali o ad altre questioni relative alla
giustizia sociale.

Prendiamo l'urgente necessita di affrontare il raz-
zismo (Analayo 2020a), tanto per fare un altro
esempio. La presenza mentale pud essere un
mezzo potente per contrastarlo (Magee 2019), ed
una modalita puo consistere nel rivolgere la con-
sapevolezza alla nostra comune umanita condi-
visa. Da notare che questo approccio si basa su
qualcosa di specifico, cioe la basilare somiglianza
tra tutti gli esseri umani, indipendente dalle loro
storie e provenienze individuali. La sua forza ri-
siede proprio nel focalizzare la presenza mentale
su qualcosa di condiviso con tutti gli esseri umani
ma non condiviso con tutte le cose materiali in ge-
nerale, come ad esempio automobili, computer,
ecc. Una volta che siano introdotte I'interconnes-
sione o l'interdipendenza, pero, la nozione speci-
fica di “tratti umani comuni” viene sommersa da
quella di una generale interrelazione di tutto con
tutto il resto. Perdendo cosi gran parte della sua
forza.

Tuttavia, come & evidente dalle conclusioni di Yu
et al. (2020, p. 1249), “le persone che hanno livelli
di interconnessione piu elevati tendono ... ad essere
piu propense a sostenere ideologie di giustizia so-
ciale;” infatti, “e dimostrato che il valore aggiunto
piu significativo che I'interconnessione porta alla
presenza mentale e al non attaccamento riguarda
le ideologie di giustizia sociale.” Questa interes-
sante conclusione invita ad ulteriori ricerche, in
particolare tentando di capire come un’idea appa-
rentemente incongruente abbia potuto racco-
gliere un interessamento cosi generale.

La Scala di Interconnessione

Gli insegnamenti buddhisti della condizionalita
specifica e la nozione che tutto sia interconnesso
non solo compaiono in momenti diversi nella sto-
ria del buddhismo, ma hanno anche portati assai
differenti. Ne consegue che la Scala di Intercon-
nessione (Interconnectedness Scale) sviluppata da
Yu et al. (2020) necessiti di una revisione. La que-
stione qui non & solo I'adozione di una prospettiva
storica rispetto ad una pratica volta alla “promo-
zione del benessere suscitando la consapevolezza
della natura interdipendente di tutte le cose” (che
e il titolo scelto dagli autori per il loro articolo). Il
problema & che semplicemente la Scala di Inter-
connessione opera una conflazione tra due idee
divergenti, mettendole insieme.

Prendiamo per esempio il fattore 15 della Scala di
Interconnessione in Yu et al. (p. 1243): “Cerco di
restare calmo/a sia nei momenti positivi che nega-
tivi perché so che il fluttuare delle emozioni porta
sofferenza”. Questa affermazione riflette il co-
strutto di condizionalita specifica, in quanto quel
“fluttuare delle emozioni” — nel senso di reagire in-
tensamente ai su e gil della vita — funge da condi-
zione specifica per I'esperienza di sofferenza. Lo
stesso non vale per il fattore 24 della stessa Scala
di Interconnessione: “Dato che tutto in questo
mondo si influenza vicendevolmente, presto atti-
vamente attenzione ad ogni evento nel mondo”.
La concezione che sta sullo sfondo di questa for-
mulazione deve essere oggetto di un’investiga-
zione a sé stante, per conto proprio, piuttosto che
essere combinata con idee informate dalla dot-
trina della condizionalita specifica.

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1


BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA - 10

Questa considerazione non intende delegittimare
la nozione di interconnessione o interdipendenza
in quanto oggetti che per principio non si prestino
ad essere indagati. La questione e soltanto la com-
mistione che ha avuto luogo tra due costrutti di-
stinti, che richiedono di essere indagati separata-
mente. Il termine ‘Scala di Interconnessione’ im-
piega una specifica terminologia formale che ri-
flette un particolare costrutto buddhista, ovvero
I'insegnamento Mahayana dell’'interconnessione
di tutte le cose. In tal modo, inevitabilmente, tra-
smette I'impressione che questo particolare co-
strutto sia stato oggetto di indagine a sé stante. A
tale scopo, tuttavia, sarebbe meglio attenersi a
quella specifica concezione e non assimilarlo alla
condizionalita specifica. Viceversa, anche la condi-
zionalita specifica viene meglio indagata per conto
proprio, piuttosto che confondendola con l'inter-
connessione. Forse gli autori potrebbero creare
due scale distinte a partire da quella che hanno co-
struito, separando i diversi fattori in base a quale
dei due costrutti buddhisti ciascuno riflette. Que-
sta metodologia non solo porterebbe maggiore
chiarezza, ma potrebbe anche condurre ad inte-
ressanti risultati di ricerca quando queste due
scale fossero confrontate tra loro a parita di altre
condizioni.

E inoltre necessario precisare che gli autori pos-
sono difficilmente essere biasimati per la man-
canza di comprensione della natura distinta di
questi due costrutti buddhisti relativi alla causa-
lita, in quanto tale confusione ¢ piuttosto diffusa
nei circoli buddhisti contemporanei. Infatti, in pre-
parazione alle loro ricerche, gli autori si sono rivolti
a studiosi di buddhismo per valutare il loro pro-
getto (p. 1240), il che pero pare non aver prodotto
il tipo di chiarimento che é stato tentato nel pre-
sente articolo:

Le fonti primarie su cui fondarsi per costruire
gli elementi [della scala] di interconnessione
sono stati testi classici del buddhismo, scritti
buddhisti contemporanei, e consultazioni con
esperti di buddhismo. Cinquanta elementi [del-
la scala] sono stati elaborati in una bozza in ci-
nese ed inviati ad un gruppo di esperti compo-
sto da sei studiosi di buddhismo, provenienti
dalle universita di Hong Kong e Taiwan.

Riassumendo, la critica di cui sopra non vuole in
alcun modo scoraggiare i tentativi di espandere il
campo della ricerca sulla presenza mentale pren-
dendo in considerazione la dottrina buddhista; al
contrario. La questione e soltanto aiutare a miglio-
rare la base teorica per la ricerca futura e svilup-
pare una sensibilita per le differenze nei paradigmi
che sono emersi nei vari stadi nella storia del pen-
siero buddhista. Queste differenze devono essere
prese in considerazione al fine di rendere giustizia
al pensiero buddhista e per sviluppare definizioni
operative accurate quali solide basi per la ricerca.

Ringraziamenti

L’autore & in debito con Floria Chio, Bhikkhunt
Dhammadinna, Winnie Mak, Karin Meyers, and Ben
Yu per osservazioni su una bozza di quest’articolo.

Abbreviazioni

DN  Digha-nikaya

EA  Ekottarika-Ggama

MA  Madhyama-agama (T 26)
MN  Majjhima-nikaya

SA  Samyukta-agama (T 99)
SN Samyutta-nikaya

Sn Suttanipata

T edizione Taisho
ud Udana
Vin Vinaya

Riferimenti bibliografici

Analayo, Bh. (2011). A comparative study of the Majjhima-
nikdya. Taipei: Dharma Drum Publishing Corporation.

Analayo, Bh. (2018). Rebirth in early Buddhism and cur-
rent research. Boston: Wisdom.

Analayo, Bh. (2019a). Mindfully facing climate change.
Barre: Barre Center for Buddhist Studies.

Analayo, Bh. (2019b). On time. Insight Journal, 45, 11—
20.

Analayo, Bh. (2020a). Confronting racism with mindful-

ness. Mindfulness, 11(10), 2283-2297.
https://doi.org/10.1007/s12671-020-01432-4

Analayo, Bh. (2020b). Consciousness and dependent
arising. Insight Journal, 46, 55-62 [ed. italiana: Co-
scienza e genesi dipendente. Taipei: Agama Research
Group, 2020. https://agamaresearch.dila.edu.tw/coscienza-e-
genesi-dipendente].

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
https://doi.org/10.1007/s12671-020-01432-4
https://agamaresearch.dila.edu.tw/coscienza-e-genesi-dipendente
https://agamaresearch.dila.edu.tw/coscienza-e-genesi-dipendente

BHIKKHU ANALAYO, GENESI DIPENDENTE &{UMIERDIPENDENZA - 11

Analayo, Bh. (2020c). Dependent arising. Insight Journal,
46, 1-8 [ed. italiana: Genesi dipendente. Taipei: Agama Re-
search Group, 2020. https://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-
dipendente]

Cox, C. (1993). Dependent origination: its elaboration in
Sarvastivadin Abhidharma texts. In R. K. Sharma (a cura
di), Researches in Indian and Buddhist philosophy: es-
says in honor of professor Alex Wayman (pp. 119-141).
Delhi: Motilal Banarsidass.

Harris, I. (1995). Getting to grips with Buddhist environ-
mentalism: a provisional

Ives, C. (2013). Resources for Buddhist environmental
ethics. Journal of Buddhist Ethics, 20, 541-571.

Jones, D. T. (2009). New light on the twelve nidanas. Con-

temporary Buddhism, 10(2), 241-259.
https://doi.org/10.1080/14639940903239793

Jones, D. T. (2011). This being, that becomes, the Bud-
dha’s teaching of conditionality. Cambridge: Windhorse
Publications.

Jurewicz, J. (2000). Playing with fire: the pratityasamut-
pada from the perspective of Vedic thought. Journal of
the Pali Text Society, 26, 77-103.

Magee, R. V. (2019). The inner work of racial justice,
healing ourselves and transforming our communities
through mindfulness. New York: TarcherPerigree.

McMabhan, D. L. (2008). The making of Buddhist moder-
nism. New York: Oxford University Press.

Nanamoli, B., & Bodhi, B. (1995). The middle length dis-
courses of the Buddha, a translation of the Majjhima
Nikaya. Boston: Wisdom Publications.

Olendzki, A. (2010). Unlimiting mind, the radically expe-
riential psychology of Buddhism. Boston: Wisdom Pub-
lications.

Poceski, M. (2004). Huayan school. In R. E. Buswell (a
cura di), Encyclopedia of Buddhism (pp. 341-347). New
York: Macmillan.

Ronkin, N. (2005). Early Buddhist metaphysics, the mak-
ing of a philosophical tradition. London and New York:
Routledge Curzon.

Shulman, E. (2008). Early meanings of dependent-origi-

nation. Journal of Indian Philosophy, 36(2), 297-317.
https://doi.org/10.1007/510781-007-9030-8

Skilling, P. (2003). Traces of the Dharma, preliminary re-
ports on some ye dhamma and ye dharma inscriptions
from mainland South-East Asia. Bulletin de I’Ecole fran-

caise d’Extréme-Orient, 90(91), 273-287.
https://doi.org/10.3406/befe0.2003.3615

Skilling, P. (2008). Buddhist sealings and the ye dharma
stanza. In G. Sengupta e S. Chakraborty (a cura di), Ar-
chaeology of early historic South Asia (pp. 503-525).
New Delhi: Pragati Publications.

Sucitto, A. (2019). Buddha-nature, human nature. Great
Gaddesden: Amaravati Publications.

Tournier, V. (2021). A 4t™/5t-century sitra of the Sam-
mitlya canon? On the so-called ‘continental Pali’ in-
scription from Devnimori. In C. Cicuzza (ed.) Proceed-
ings of the Third International Pali Studies Week — Paris
2018 (forthcoming). Bangkok and Lumbini: Fragile Palm
Leaf Foundation; Lumbini International Research Insti-
tute.

Tripathi, C. (1962). Fiinfundzwanzig sitras des Nidana-
samyukta. Berlin: Akademie Verlag.

Yu, B. C. L., Mak, W. W. S. e Chio, F. H. N. (2020). Pro-
motion of well-being by raising awareness on the inter-
dependent nature of all matters: development and val-
idation of the interconnectedness scale. Mindfulness,

11,1238-1252.
https://doi.org/10.1007/s12671-020-01334-5

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza



http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
https://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
https://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
https://doi.org/10.1080/14639940903239793
https://doi.org/10.1007/s10781-007-9030-8
https://doi.org/10.3406/befeo.2003.3615
https://doi.org/10.1007/s12671-020-01334-5
elenatrusel1

elenatrusel1

elenatrusel1


