
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza  

GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA* 
Bhikkhu Anālayo 

L’insegnamento buddhista della genesi dipendente (o 
origine dipendente) concerne specifiche condizioni la cui 
presenza è indispensabile perché qualcosa venga in es-
sere. Nelle fasi iniziali della storia del buddhismo la 
preoccupazione principale di questa dottrina era di 
identificare le cause specifiche responsabili della condi-
zione umana, mirando alla realizzazione della cessa-
zione di tali cause così da esserne liberati. In tempi suc-
cessivi, l’esegesi buddhista sviluppò diverse prospettive 
sulla causalità, dove in particolare nella filosofia Hua-
yan 華嚴 sorse la nozione di interconnessione o interdi-
pendenza, secondo la quale tutti i fenomeni si relazio-
nano tra loro in un modo o nell’altro. Nonostante la sua 
attuale diffusione, questa nozione deve essere ricono-
sciuta come uno sviluppo più tardo che non coincide af-
fatto con l’insegnamento buddhista originario sulla ge-
nesi dipendente. 

L’avanzamento nella comprensione della presenza 
mentale o consapevolezza (midnfulness) nelle sue 
varie applicazioni può trarre molto beneficio dalla 
collaborazione tra gli studiosi attivi negli ambiti ac-
cademici della psicologia e degli studi buddhisti. 
Un aspetto particolarmente interessante a questo 
proposito è l’esplorazione delle basi dottrinali 
delle pratiche di consapevolezza buddhiste. Una 
recente ricerca su questo tema di Yu et al. (2020) 
si è occupata nello specifico della dottrina buddhi-
sta della causalità, che è sicuramente di notevole 
rilevanza per le pratiche di presenza mentale. Un 
problema con questa di per sé lodevole iniziativa è 
un’apparente commistione di prospettive su que-
sta dottrina, prospettive che si sono sviluppate in 
tempi abbastanza diversi della storia del buddhi-
smo. La problematicità di tale approccio può es-
sere meglio rappresentata citando il seguente 
brano estratto da Yu et al. (p. 1239): 
 

L’interconnessione è un principio fondamen-
tale che sta alla base di tutti gli insegnamenti 
buddhisti. Nel buddhismo è espresso come 
“Quando c’è questo, quello viene in essere; con 
il sorgere di questo, quello sorge. Quando que-
sto non c’è, quello non viene in essere; con la 
cessazione di questo, quello cessa” (Ñāṇamoli 

 
* Edizione originale in lingua inglese: Dependent arising and 
interdependence, Mindfulness, 2021 (12): 1094–1102. Edi-
zione italiana © Āgama Research Group, 2022; traduzione di 

e Bodhi 1995, p. 655). Ciò delinea la natura in-
terdipendente di tutti i fenomeni nel mondo, 
implicando che il sorgere di tutte le cose è con-
dizionato dal sorgere di una cosa dall’altra. In 
altre parole tutte le cose si influenzano recipro-
camente e co-sorgono in modo dipendente … 
Prendiamo come esempio lo sviluppo della 
pianta del melo, la semplice disponibilità di un 
seme non basta a far crescere i frutti. Bisogna 
che ci siano le giuste condizioni, un clima favo-
revole, la giusta quantità di luce solare, umidità 
e nutrimento dal suolo per far sì che la pianta 
cresca e dia frutti. Qualsiasi condizione man-
cante o non presente nella misura adeguata 
può portare a risultati differenti. L’interconnes-
sione può essere definita operativamente come 
una consapevolezza che l’esistenza di tutti i fe-
nomeni del mondo è il risultato del soddisfaci-
mento di diverse cause e condizioni, in cui nes-
suna entità può sostenersi autonomamente 
senza fare affidamento su altri fattori. L’intui-
zione dell’interconnessione, originata dal con-
cetto della genesi dipendente, è alla base di al-
tri insegnamenti buddhisti sulla comprensione 
delle cause della sofferenza e dei modi per era-
dicarla. 

  
La citazione fatta dagli autori (“Quando c’è questo 
…”) è estratta dalla traduzione del Cūḷasakuludāyi-
sutta (MN 79), che presenta la definizione stan-
dard del principio di condizionalità specifica. Nel 
contesto narrativo di questo discorso, il Buddha 
aveva appena rifiutato la proposta del capo di un 
gruppo di asceti erranti di parlare del tema dell’on-
niscienza, poiché a suo giudizio un tema del ge-
nere sarebbe stato davvero proficuo solo se di-
scusso con qualcuno che avesse avuto le cono-
scenze superiori (abhiññā/abhijñā) del ricordo 
delle vite passate e dell’occhio divino (che non era 
il caso del capo degli asceti erranti). 
 
Invece di occuparsi di ciò che appartiene al passato 
o al futuro, il Buddha raccomandò che discutes-
sero piuttosto di ciò che appartiene al presente. 
Come modo per tornare a ciò che è presente (e 
implicitamente a ciò che non richiede alcuna cono-
scenza specializzata come il ricordo di vite passate 

Silvia Maerna & Elena Trusel, a cura di Bhikkhu Dhamma-
dinnā. 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza
elenatrusel1

elenatrusel1



BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA · 2 
 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 

o l’occhio divino), secondo la versione pali del di-
scorso, presentò quindi la formulazione standard 
della condizionalità specifica, così come nel passo 
sopracitato. Un parallelo del Cūḷasakuludāyi-sutta 
nel Madhyama-āgama (MĀ 208), invece, non pre-
senta il riferimento a questa formulazione stan-
dard (Anālayo 2011). 
 
La modalità di presentazione di Yu et al. (2020) 
pone il riferimento fornito alla traduzione del 
Cūḷasakuludāyi-sutta in relazione con l’insegna-
mento sulla causalità nella forma di condizioni 
specifiche che è caratteristico del buddhismo an-
tico. Questa idea trova esemplificazione nell’e-
sempio della crescita di un melo, che richiede una 
serie di condizioni specifiche quali la presenza del 
seme, l’umidità, ecc. La stessa idea è anche alla 
base degli “insegnamenti buddhisti sulla compren-
sione delle cause della sofferenza e dei modi per 
eradicarla”. 
 
Tuttavia, altre parti della citazione di cui sopra ri-
flettono la nozione di interconnessione o interdi-
pendenza, ovvero l’idea che ogni cosa dipenda da 
tutto il resto. Tale idea è alla base della nozione 
secondo la quale “il sorgere di tutte le cose è con-
dizionato dal sorgere di una cosa dall’altra” e 
“tutte le cose si influenzano reciprocamente e co-
sorgono in modo dipendente”. Contrariamente 
all’impressione creata dagli autori, queste nozioni 
sono piuttosto differenti da ciò cui si riferisce la ci-
tazione dal Cūḷasakuludāyi-sutta e anche da quanto 
mette in evidenza l’esempio del melo. La crescita 
del melo infatti non dipende da “tutte le cose”; ne-
cessita soltanto di un insieme di condizioni specifi-
che. Prendiamo per esempio il computer usato per 
scrivere questo articolo. Nonostante sia indispen-
sabile per scrivere questo articolo, non ha alcuna 
rilevanza per la crescita del melo. 
  
Lo stesso principio base vale per l’insegnamento 
buddhista sulla comprensione di dukkha, tradotto 
frequentemente, sebbene in modo un po’ fuor-
viante, come ‘sofferenza’. Dukkha dipende da con-
dizioni specifiche. La possibilità di eradicare duk-
kha, così come prospettato nel pensiero buddhista, 
ha il suo fondamento nell’identificazione di specifi-
che condizioni responsabili del sorgere stesso di 
dukkha più che in un’intuizione dell’interconnes-
sione. L’idea è che, una volta che una condizione 

specifica quale l’ignoranza sia stata identificata, di-
venta possibile coltivare un percorso volto alla sua 
eliminazione e di conseguenza allo sradicamento 
di dukkha. 
  
Il concetto di ‘interconnessione’ o ‘interdipen-
denza’, in contrasto con quello di ‘condizionalità 
specifica’, riflette uno stadio maturo dell’evolu-
zione del pensiero Mahāyāna, sorto in particolare 
in relazione agli insegnamenti del Buddhava-
taṃsaka. L’interconnessione sicuramente non è 
“un principio centrale che sta alla base di tutti gli 
insegnamenti buddhisti.” Inoltre, un’altra indica-
zione di Yu et al. (p. 1240) secondo la quale “nel 
buddhismo, dal punto di vista concettuale, la pre-
senza mentale ed il riconoscimento dell’intercon-
nessione sono parte dell’ottuplice sentiero” sfor-
tunatamente è errata. Solo la presenza mentale è 
parte dell’ottuplice sentiero, di cui costituisce il 
settimo fattore. 
 
Come base per una ricerca adeguata, è importante 
che i concetti di volta in volta operazionalizzati 
siano chiaramente definiti e che si eviti una com-
mistione di idee divergenti. L’encomiabile intento 
di arricchire l’investigazione empirica di costrutti 
sul benessere di derivazione buddhista in un modo 
secolarizzato necessita di essere fondato su una 
corretta comprensione dei concetti buddhisti per-
tinenti. In questo modo si può formulare una defi-
nizione operativa per la ricerca in modo tale che 
rifletta accuratamente quei concetti, piuttosto che 
combinare insieme idee piuttosto differenti. 
L’esposizione che segue ha lo scopo di fornire il 
contesto storico per tale adeguata comprensione. 

Condizionalità specifica 

Difatti la qualifica di costituire “un principio cen-
trale che sta alla base di tutti gli insegnamenti bud-
dhisti” si adatterebbe bene al concetto di condi-
zionalità specifica. La definizione standard di tale 
concetto è la seguente, utilizzando qui come esempio 
un discorso in pali la cui formulazione ha un diretto 
equivalente nel suo parallelo negli Āgama cinesi: 
 

Essendoci questo, c’è quello; con il sorgere di 
questo, sorge quello. Se non c’è questo, non c’è 
quello; con il cessare di questo, cessa quello.  

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1



BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & IMTERDIPENDENZA · 3 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 
 

(SN 12.21: iti imasmiṃ sati idaṃ hoti, imass’ 
uppādā idaṃ uppajjati. imasmiṃ asati idaṃ na 
hoti, imassa nirodhā idaṃ nirujjhati). 
  
In dipendenza da questo, quello esiste; con il 
sorgere di questo, quello sorge … con il cessare 
di questo, cessa quello; non essendo questo, 
non esiste quello. 
(EĀ 46.3: 因是有是, 此生則生 … 此滅則滅, 此無

則無). 
  
Questo tipo di presentazione spesso porta ad 
un’esposizione del sorgere e cessare dipendente 
di una sequenza di dodici nessi, che vedremo in se-
guito più nel dettaglio. Come parafrasato da Jones 
(2011, p. 17), dalle affermazioni fondamentali qui 
sopra consegue che ciò che “esiste è venuto in es-
sere in dipendenza da particolari cause e condi-
zioni; e quando quelle cause e condizioni cessano, 
le cose che dipendono da loro pure cesseranno”. 
Questa non è l’affermazione che qualsiasi cosa è 
interconnessa con tutto il resto. Invece, è un’affer-
mazione di condizionalità specifica. 
 
Olendzki (2010, p. 110) ha commentato che questa 
formula “può essere applicata quasi a qualsiasi 
campo di ricerca inclusi i sistemi naturali, le intera-
zioni sociali, le dinamiche politiche e gli eventi sto-
rici. La questione di più immediato interesse per il 
Buddha, tuttavia, era il campo della fenomenolo-
gia esperienziale umana”. L’idea che la condiziona-
lità specifica possa avere un così ampio raggio di 
applicazione, in ogni caso, è stata messa in discus-
sione da Shulman (2008, p. 299), proponendo che 

 
la genesi dipendente si riferisce al funziona-
mento della sola mente … Intendere il pratītya-
samutpāda [la genesi dipendente] come una 
descrizione della natura della realtà in generale 
significa conferire alle parole degli insegna-
menti più antichi accezioni derivate dalla trat-
tazione buddhista successiva. Il risultato è una 
rappresentazione fuorviante di molto di ciò di 
cui il buddhismo antico si occupava. 

  
Shulman (2008, p. 307) ha sostenuto la propria po-
sizione con la seguente argomentazione, sulla 
base dei discorsi pali: 
 

Quando il Buddha dice “quando questo è, 
quello è, ecc.”, parla solo del condizionamento 

mentale, e non dice assolutamente nulla circa 
l’esistenza di per sé. La prova più evidente di 
ciò è il fatto che, eccetto un’unica occorrenza, 
la frase imasmiṃ sati idaṃ hoti … non compare 
mai separata dall’articolazione dei dodici nessi. 

  
L’unica occorrenza cui si riferisce Shulman (2008, 
p. 307) è il già citato Cūḷasakuludāyi-sutta (MN 79), 
dove apparentemente l’occorrenza di questa for-
mula “riguarda una discussione a proposito del ri-
cordo di vite passate, una questione strettamente cor-
relata a ciò cui i dodici nessi si riferiscono”. Un’obie-
zione di minor rilievo che potrebbe essere sollevata è 
che l’occorrenza nel Cūḷasakuludāyi-sutta non ri-
guardi effettivamente “una discussione sulle vite 
passate”, in quanto il discorso riporta piuttosto 
che il Buddha mette da parte il tema delle vite pas-
sate e propone invece il principio della condiziona-
lità specifica. Un’obiezione più significativa sa-
rebbe che lo stesso principio in effetti compare in 
un altro discorso pali senza portare però all’intero 
schema dei dodici nessi (SN 12.62). Il discorso in 
questione tratta di un nobile discepolo che oppor-
tunamente presta un’attenzione penetrante alla 
genesi dipendente (paṭiccasamuppādaṃ yeva sā-
dhukaṃ yoniso manasi karoti), che prende qui la 
forma del principio fondamentale della condizio-
nalità specifica (imasmiṃ sati …), cui segue un’e-
semplificazione che tratta della relazione tra con-
tatto (phassa) e tonalità affettiva (vedanā), che 
sono solo due dei dodici nessi, senza menzionare 
gli altri. Questo varrebbe come caso di un discorso 
pali in cui il principio fondamentale della condizio-
nalità specifica non porta all’intero insieme dei do-
dici nessi, che sono rintracciabili solo nel discorso 
precedente a quello in questione (SN 12.61). 
  
L’idea che la genesi dipendente sia limitata alla 
sola dimensione mentale non sembra nemmeno 
riflettere accuratamente il punto di vista dei primi 
discorsi. Un esempio di ciò sarebbe la seguente de-
scrizione tratta dal Mahāhatthipadopama-sutta 
con il suo parallelo nel Madhyama-āgama: 

 
Lo spazio che è racchiuso facendo ricorso a le-
gname, facendo ricorso a rampicanti, facendo 
ricorso ad erba e facendo ricorso ad argilla 
viene annoverato come ‘casa’. 
(MN 28: kaṭṭhañ ca paṭicca valliñ ca paṭicca 
tiṇañ ca paṭicca mattikañ ca paṭicca ākāso pa-
rivārito agāraṃ tveva saṅkhaṃ gacchati). 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1



BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA · 4 
 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 

Lo spazio che è racchiuso facendo ricorso a le-
gname, facendo ricorso ad argilla e facendo ri-
corso ad acqua ed erba dà a sua volta origine 
alla designazione ‘casa’. 
(MĀ 30: 因材木, 因泥土, 因水草, 覆裹於空, 便生

屋名). 
 
Da notare che entrambe le versioni fanno esplicito 
riferimento alla relazione di ‘dipendenza’ (paṭicca/
因), qui resa con l’espressione ‘fare ricorso a’ per 
adattarsi al contesto. Questa descrizione sembra 
essere un caso in cui si elencano le condizioni spe-
cifiche per la costruzione di una casa (nel modo in 
cui le case erano comunemente costruite nell’In-
dia antica). Inoltre il contesto è una discussione sul 
primo aggregato della forma fisica, che riguarda la 
dimensione materiale dell’esperienza soggettiva. 
A meno di voler assumere una posizione idealista, 
non si potrebbe considerare una tale applicazione 
della condizionalità specifica come qualcosa che 
riguarda soltanto il funzionamento della mente o 
il condizionamento mentale. 
 
Un altro esempio potrebbe essere un verso del 
Vāseṭṭha-sutta, che si presenta all’interno del con-
testo di una discussione circa cosa renda una per-
sona un vero brahmino. Il verso parla esplicita-
mente di coloro che sono dotati di visione della ge-
nesi dipendente (Sn 653: paṭiccasamuppādadassā). 
L’espressione in questione esprime l’idea che la 
condizione specifica per essere riconosciuto come 
brahmino sono le proprie azioni, il karma, e non 
solo la nascita. 
 
Un ulteriore esempio è la succinta esposizione 
della condizionalità che, secondo la tradizione, 
portò alla conversione dei due bramini che sareb-
bero poi diventati i principali discepoli del Buddha, 
Sāriputta e Mahāmoggallāna. La versione pali di 
questa breve esposizione inizia affermando che 
“delle cose che sorgono per una causa, il Tathā-
gata ne illustra la causa” (Vin I 40: ye dhammā 
hetuppabbhavā, tesaṃ hetuṃ tathāgato āha; 
sulla evidenza epigrafica a documentazione 
dell’importanza di questo verso si veda Skilling 
2003 e 2008; si veda anche la nota 48 in Tournier 
2021). Considerato il contesto narrativo del verso 
indirizzato a dei brahmini che in quel momento 
non avevano alcuna familiarità con gli insegna-
menti buddhisti, il riferimento ai dhamma molto 

probabilmente si riferisce alle ‘cose’ in generale 
piuttosto che ad oggetti mentali. 
 
Riassumendo, l’osservazione che il principio di 
condizionalità specifica possa avere a volte una ri-
levanza generale appare corretta piuttosto che es-
sere un fraintendimento del pensiero del buddhi-
smo antico. Ciò non inficia il fatto che la principale 
preoccupazione di questo insegnamento del bud-
dhismo antico fosse invece la condizione umana. Il 
punto è soltanto che la sua applicazione non si può 
confinare esclusivamente al dominio del funziona-
mento della mente. 

La genesi dipendente e la ricerca del risveglio 
del Buddha 

Lo sfondo della dottrina buddhista della condizio-
nalità specifica può essere meglio compreso pren-
dendo in considerazione la ricerca del risveglio del 
Buddha stesso. Secondo l’Ariyāpariyesanā-sutta e 
il suo parallelo nel Madhyama-āgama, la motiva-
zione principale che aveva spinto il futuro Buddha 
alla ricerca del risveglio era la condizione umana 
dell’essere soggetti al dukkha della vecchiaia, della 
malattia e della morte (MN 26 e MĀ 204). La stessa 
motivazione è trattata in maniera più dettagliata 
in un discorso nel Saṃyutta-nikāya, con paralleli in 
frammenti sanscriti e nel Saṃyukta-āgama con-
servato in cinese. Questi testi collegano la ricerca 
esistenziale del Buddha al tema della genesi dipen-
dente. 
 
Le versioni parallele riportano che l’investigazione 
della condizione umana condotta prima del risve-
glio era cominciata dalla realtà della vecchiaia e 
della morte (una versione aggiunge a queste an-
che il problema della malattia), indagando la con-
dizione specifica per la loro manifestazione. Que-
sta si era rivelata essere la nascita. La stessa linea 
di ragionamento aveva poi condotto, attraverso 
diversi collegamenti intermedi, fino all’ignoranza 
come causa iniziale nella serie di nessi condizionali 
che hanno come esito il manifestarsi della condi-
zione umana. Queste serie di nessi costituiscono 
condizioni specifiche, nel senso che la loro cessa-
zione porta alla cessazione del nesso che da esse 
dipende. Per il caso di vecchiaia e morte, il passo 
rilevante è il seguente: 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente


BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & IMTERDIPENDENZA · 5 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 
 

Monaci, mi venne in mente questo: non essen-
doci cosa non esistono la vecchiaia e la morte, 
con il cessare di cosa cessano la vecchiaia e la 
morte? Monaci, grazie alla saggia attenzione ci 
fu in me una svolta sapienziale: Se non ci fosse 
la nascita non esisterebbero la vecchiaia e la 
morte; con il cessare della nascita c’è il cessare 
della vecchiaia e della morte. 
(SN 12.10: tassa mayhaṃ, bhikkhave, etad ahosi: 
kimhi nu kho asati jarāmaraṇaṃ na hoti, kissa 
nirodhā jarāmaraṇanirodho ti? tassa mayhaṃ, 
bhikkhave, yoniso manasikārā ahu paññāya 
abhisamayo: jātiyā kho asati jarāmaraṇaṃ na 
hoti, jātinirodhā jarāmaraṇanirodho ti). 

 
Mi venne in mente questo: con il non essere di 
cosa non vengono in essere la vecchiaia e la 
morte, con il cessare di cosa cessano la vec-
chiaia e la morte? Prestando saggia attenzione 
emerse in me una comprensione fondamentale 
di come realmente è: non essendoci la nascita, 
la vecchiaia e la morte non vengono in essere; 
con il cessare della nascita, cessano la vecchiaia 
e la morte. 
(Tripāṭhī 1962, p. 92: tasya mamaitad abhavat: 
kasmin nv asati jarāmaraṇaṃ na bhavati, ka-
sya nirodhāj jarāmaraṇanirodhaḥ? tasya mama 
yoniśo manasi kurvata evaṃ yathābhūtasyābhi-
samaya udapādi: jātyām asatyām jarāmara-
ṇaṃ na bhavati, jātinirodhāj jarāmaraṇaniro-
dhaḥ).  

 
Poi mi venne in mente questo: a causa della 
non esistenza di quale stato non esisterebbero 
vecchiaia, malattia e morte? A causa del ces-
sare di quale stato la vecchiaia, la malattia e la 
morte cessano? Poi, prestando retta attenzione, 
sorse una comprensione penetrante di come 
realmente è: non essendoci nascita, allora non 
ci sono vecchiaia, malattia e morte; a causa 
della cessazione della nascita, vecchiaia, malat-
tia e morte cessano. 
(SĀ 285: 我時復作是念: 何法無故無此老, 病, 死? 
何法滅 故老, 病, 死滅? 即正思惟, 起如實無間等: 
無生則無老, 病, 死; 生滅故, 則老, 病, 死滅). 

 
Il fatto che, per chi è nato, la vecchiaia e la morte 
siano prevedibili, a prima vista non sembra una 
scoperta tale da giustificare la qualifica di com-
prensione penetrante. Eppure questa qualifica 

viene attribuita in modo analogo ad ogni succes-
sivo passaggio dell’intera investigazione, che alla 
fine giungerà all’ignoranza quale condizione la cui 
cessazione conduce, attraverso la cessazione degli 
altri nessi intermedi, a trascendere la vecchiaia e 
la morte. In altre parole, il risultato netto di tale 
comprensione penetrante è la realizzazione che la 
condizione umana può essere trascesa andando al 
di là dell’ignoranza. 
 
L’ovvio rapporto che si instaura tra nascita e morte 
può servire da comoda esemplificazione di ciò che 
la condizionalità comporta, e cioè identificare cosa 
è indispensabile per l’esistenza di qualcos’altro in 
modo tale che, in sua assenza, l’altro elemento 
non possa persistere o addirittura arrivare ad esi-
stere. L’aspetto chiave qui è la modalità di cessa-
zione, poiché fornisce la direttiva per la trascen-
denza della condizione umana. 
 
Il principio di base sancito in questo modo non è 
certo una nuova scoperta. Anche gli animali de-
vono essere in grado di riconoscere determinate 
condizioni specifiche necessarie alla loro sopravvi-
venza, ad esempio dove si può trovare cibo e come 
evitare i predatori. Il punto di vista specificamente 
buddhista sulla questione sta nell’applicare questo 
principio di base alla condizione umana, alla luce 
della comprensione che l’intera gamma dell’espe-
rienza soggettiva è semplicemente il risultato di 
relazioni condizionali, senza che si rinvenga alcuna 
entità permanente da qualche parte in aggiunta o 
separata da esse. 

I dodici nessi 

Come accennato in precedenza, nei discorsi anti-
chi il principio della condizionalità specifica porta 
spesso, ma non invariabilmente, a un elenco di do-
dici nessi. Eccoli qui di seguito: 

• ignoranza 
• costruzioni volitive 
• coscienza 
• nome-e-forma 
• sei sfere sensoriali 
• contatto 
• tonalità affettiva 
• brama 
• attaccamento  
• divenire 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1



BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA · 6 
 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 

• nascita 
• vecchiaia e morte 

 
Sebbene ci sia uno schema generale in questa se-
rie di dodici nessi, in cui il nesso precedente costi-
tuisce una condizione per quello successivo, la 
concezione sottostante non è confinata ad una se-
quenza lineare nel tempo (Anālayo 2019b, 2020b e 
2020c). Il ‘nome’ in ‘nome-e-forma’ comprende 
fattori come il contatto e la tonalità affettiva, che 
ricorrono più avanti nella medesima serie dei do-
dici nessi. Inoltre, diversi discorsi presentano un 
condizionamento reciproco tra coscienza e nome-
e-forma. Questa è una dimensione importante 
dell’insegnamento sulla genesi dipendente, poi-
ché serve a spiegare la continuità dell’esperienza 
soggettiva durante la vita e da una vita all’altra in 
assenza di un’entità permanente o di un sé 
(Anālayo 2018). Pertanto, la nozione di causalità 
che si trova sullo sfondo dell’elenco dei dodici 
nessi di cui sopra è investita di un notevole grado 
di complessità. 
 
Un altro aspetto notevole è che la prima parte 
dell’elenco di cui sopra sembra dialogare con un 
mito vedico della creazione raffigurante la genesi 
del mondo (Jurewicz 2000). Secondo Jones (2009, 
p. 253), “parodiando la cosmogonia vedica, nei do-
dici nidāna [nessi], il Buddha potrebbe avere dato 
espressione al proprio insegnamento di dukkha e 
della sua fine adoperando termini dal significato 
sbalorditivo per il suo uditorio”. Una tale attitu-
dine sarebbe ben in linea con lo schema generale 
dei discorsi antichi, che tendono ad adottare e 
reinterpretare in modo incisivo nozioni brahmini-
che verosimilmente prevalenti nell’India antica. 
L’incisiva reinterpretazione in questo caso sarebbe 
che, invece di celebrare la creazione del mondo, la 
serie culmina nel difficile frangente umano dell’es-
sere soggetti alla vecchiaia e alla morte. La moda-
lità di cessazione descritta nel medesimo insegna-
mento mostra poi come l’intera creazione possa 
essere smantellata. 
 
Fare affidamento su una nozione presumibilmente 
abbastanza ben conosciuta nell’antichità indiana 
per creare un’impressione iniziale di familiarità 
spiegherebbe perché l’applicazione della genesi 
dipendente attraverso i dodici nessi ricorra così 
frequentemente nei primi discorsi buddhisti, in 

particolare a causa della sua probabile attrattiva 
per il pubblico indiano contemporaneo. Allo stesso 
tempo, tuttavia, i primi discorsi mostrano varie ap-
plicazioni alternative dello stesso principio di base 
che non coinvolgono l’intero insieme dei dodici 
nessi. In effetti, anche solo la dipendenza condizio-
nale della vecchiaia e della morte dalla nascita, di-
scussa sopra, costituisce già di per sé un’afferma-
zione della genesi dipendente (e, forse ancora più 
importante, della possibilità del cessare dipen-
dente). 

La presenza mentale rivolta all’esperienza 
sensoriale 

Il principio fondamentale della condizionalità spe-
cifica può anche ispirare certi esercizi descritti nel 
Satipaṭṭhāna-sutta allo scopo di coltivare la pre-
senza mentale. Un esempio è la contemplazione 
delle sfere dei sensi, che si trova nel Satipaṭṭhāna-
sutta e nel suo parallelo incluso nel Madhyama-
āgama (invece assente da un terzo parallelo 
nell’Ekottarika-āgama). Le istruzioni procedono in 
questo modo per la prima sfera sensoriale dell’oc-
chio e le forme visibili: 
 

Si conosce l’occhio, si conoscono le forme visi-
bili e si conosce il vincolo che sorge in dipen-
denza da entrambi; e si sa come sorge un vin-
colo non ancòra sorto, si sa come un vincolo 
sorto viene rimosso, e si sa come un vincolo ri-
mosso non sorge più in futuro. 
(MN 10: cakkhuñ ca pajānāti, rūpe ca pajānāti, 
yañ ca tad ubhayaṃ paṭicca uppajjati saṃyoja-
naṃ tañ ca pajānāti, yathā ca anuppannassa 
saṃyojanassa uppādo hoti tañ ca pajānāti, 
yathā ca uppannassa saṃyojanassa pahānaṃ 
hoti tañ ca pajānāti, yathā ca pahīnassa saṃ-
yojanassa āyatiṃ anuppādo hoti tañ ca pa-
jānāti).  

 
In dipendenza dell’occhio e delle forme visibili, 
un vincolo sorge internamente. Avendo dav-
vero un vincolo internamente, un monaco sa, 
com’è realmente, che c'è un vincolo interna-
mente; non avendo davvero un vincolo inter-
namente, uno sa, com’è realmente, che non vi 
è alcun vincolo internamente. Uno così sa, 
com’è realmente, come sorga internamente un 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente


BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & IMTERDIPENDENZA · 7 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 
 

vincolo non ancòra sorto; e così sa, com’è real-
mente, come un vincolo sorto internamente 
cessi e non sorga più. 
(MĀ 98: 眼緣色生內結. 比丘者內實有結, 知內有

結如真, 內實無結, 知內無結如真. 若未生內結而

生者, 知如真, 若已 生內結滅不復生者, 知如真).  
 

Le medesime istruzioni si applicano alle altre sfere 
sensoriali, che sono l’orecchio e il suono, il naso e 
gli odori, la lingua e il gusto, il corpo e il tatto, e la 
mente e gli oggetti mentali. Il riferimento ai rispet-
tivi sensi si riferisce qui all’abilità di vedere, sentire 
etc., e non solo all’organo fisico. Ciò trova esem-
plificazione nell’adozione di una differente termi-
nologia sia in pali sia in sanscrito. Nel caso dell’oc-
chio, per esempio, il senso è cakkhu/cakṣu, ma 
l’organo è akkhi/akṣi. Il termine che fa riferimento 
al senso dell’udito è sota/śrota, mentre l’organo fi-
sico dell’orecchio è piuttosto chiamato kaṇṇa/karṇa. 
Ancora, la facoltà dell’odorato è chiamata ghāna/ 
ghrāṇa, ma il termine per il naso è invece nāsā/nāsā.  
 
Questa abilità di vedere, sentire, ecc. costituisce 
una condizione specifica per la rispettiva espe-
rienza sensoriale, in quanto senza questa capacità 
una persona non sarebbe in grado di vedere, sen-
tire, ecc. Ciò non significa che la forza vincolante 
dell’esperienza risieda nell’esistenza dell’organo 
di senso. Se così fosse, sarebbe impossibile libe-
rarsi dall’essere soggetti a vincoli mentali fin tanto 
che una persona è ancora dotata del rispettivo or-
gano di senso. Un altro discorso, in particolare una 
spiegazione data da un discepolo laico a un gruppo 
di monaci, presenta la questione nel modo se-
guente: 

 
L’occhio non è un vincolo per le forme visibili 
né le forme visibili sono un vincolo per l’occhio, 
ma è il desiderio sensuale che ivi sorge in di-
pendenza di entrambi ad essere il vincolo.  
(SN 41.1: na cakkhu rūpānaṃ saṃyojanaṃ, na 
rūpā cakkhussa saṃyojanaṃ; yañ ca tattha tad 
ubhayaṃ paṭicca uppajjati chandarāgo taṃ ta-
ttha saṃyojanaṃ).  
 
L’occhio non è un vincolo per le forme visibili 
né le forme visibili sono un vincolo per l’occhio 
… ma qualsiasi desiderio sensuale esista tra di 
loro, proprio lì è il vincolo. 
(SĀ 572: 非眼繫色, 非色繫眼 … 然中間有欲貪者, 
隨彼繫也).  

 
I due passi paralleli del discorso concordano 
nell’applicare questa descrizione agli altri sensi, il-
lustrando la situazione con l’esempio di due buoi 
legati insieme da un giogo. Nessuno dei due buoi 
è il vincolo dell’altro. È il giogo, invece, con cui 
sono legati insieme, che costituisce il vincolo. Da 
questa prospettiva, quindi, le condizioni specifiche 
richieste affinché l’esperienza visiva, ad esempio, 
sfoci nello stato di essere vincolata sono: la capa-
cità di vedere, la presenza di qualcosa di visibile, e 
l’esistenza nella mente di una proclività ai desideri 
sensuali. 
 
L’identificazione di tali condizioni specifiche non 
riguarda una qualche forma di interconnessione o 
interdipendenza. L’esperienza visiva, per restare 
su questo esempio, non necessita della successiva 
porta dei sensi dell’orecchio o i suoi corrispon-
denti oggetti, i suoni. Anche i sordi sono ancòra in 
grado di vedere, e la visione è ancora possibile nel 
silenzio più totale. Viceversa, l’udito è sempre pos-
sibile per qualcuno che si trovi nella totale oscu-
rità, e quindi privato degli oggetti visivi, o per qual-
cuno che sia cieco, e quindi privo della capacità di 
vedere. Né la vista né l’udito richiedono un altro 
organo di senso o oggetto per funzionare. 
 
Nei termini della similitudine dei due buoi legati 
assieme dal giogo, la loro situazione non sta in una 
relazione causale specifica con nessun altro ani-
male che potrebbe pascolare nella stessa zona o 
con gli uccelli che potrebbero cantare posati su un 
albero vicino. Ciò vale anche se la presenza di tutti 
questi animali nel medesimo luogo sarebbe certa-
mente sufficiente per considerarli strettamente 
interconnessi. In ogni caso, che ci siano altri ani-
mali al pascolo o no, che ci siano uccelli che canta-
no o no, la condizione specifica di stato vincolante 
per ciascun bue è il gioco che li lega l’uno all’altro. 

Teorie successive sulla causalità 

In tempi successivi, le tradizioni esegetiche bud-
dhiste svilupparono delle proprie specifiche no-
zioni dei principi generali di condizionalità. Esami-
nando questo sviluppo nella tradizione Theravāda, 
Ronkin (2005, p. 232) ha argomentato come segue: 

 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1



BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA · 8 
 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 

In contrapposizione con il primo strato del pen-
siero buddhista, l’analisi dell’Abhidhamma sul 
condizionamento causale è orientata principal-
mente a rendere conto della vera natura dei 
dhamma che co-sorgono in modo dipendente, 
e solo secondariamente del principio del co-
sorgere dipendente in quanto tale … lo sposta-
mento dottrinale … consiste in una transizione 
da una concezione dell’esperienza senziente 
orientata al processo ad una orientata all’evento. 

 
Cox (1993, p. 134) ha spiegato che, con l’evolu-
zione dell’esegesi Sarvāstivāda, “le relazioni cau-
sali astratte iniziano ad essere considerate di per 
sé, e non meramente quale parte di una discus-
sione sulla genesi dipendente”. Infine “con l’emer-
gere di una teoria indipendente ed astratta sulla 
causalità, alla genesi dipendente … fu assegnato 
un proprio ruolo specializzato, cioè una spiega-
zione del processo di rinascita, completamente 
avulso dalla teoria generale della causalità” (p. 136). 
 
È nella fase di avvio di tali sviluppi successivi che, 
in particolare nel pensiero Huayan 華嚴, il con-
cetto di interconnessione o interdipendenza fece 
la propria comparsa. Poceski (2004, p. 346) ha spie-
gato: 

 
Il sistema di filosofia e pratica religiosa del Hua-
yan è un vasto conglomerato di dottrine astru-
se … al cui centro c’è una visione olistica dell’u-
niverso come una rete dinamica di cause in re-
lazione reciproca, nella quale ogni cosa ed e-
vento sono collegati al tutto poiché si compe-
netrano senza soluzione di continuità. La vi-
sione Huayan della realtà è un’ingegnosa riela-
borazione della centrale dottrina buddhista del 
pratītyasamutpāda (genesi dipendente) ... ipo-
tizzando che ogni fenomeno è determinato 
dalla totalità di tutti i fenomeni di cui fa parte, 
laddove la totalità è determinata da ciascuno 
dei fenomeno che essa include. Di conseguenza, 
ogni fenomeno determina ogni altro fenomeno, 
mentre a sua volta è determinato da ogni sin-
golo altro fenomeno. Tutti i fenomeni sono 
quindi interdipendenti … ciascun fenomeno 
condiziona l’esistenza di ogni altro fenomeno e 
viceversa. Perciò nulla esiste da solo, ma neces-
sita di tutto il resto per essere ciò che è vera-
mente. 

Riguardo alle dinamiche che hanno portato alla 
popolarità di queste nozioni di interconnessione 
nelle tradizioni buddhiste contemporanee, McMahan 
(2008, p. 149) ha commentato: 

 
Certamente, quest’epoca di internazionalizza-
zione e di internet potrebbe essere ben chia-
mati l’età dell’‘inter-‘: non c’è nulla che non sia 
interconnesso, interdipendente, intessuto, in-
trecciato, interattivo o interfacciato con qual-
cosa d’altro che lo renda ciò che è. Di conse-
guenza, ogni tradizione religiosa che sostenga 
l’‘interdipendenza’ quale sua dottrina centrale 
rivendica una puntuale risonanza culturale ed 
un notevole prestigio culturale. 

 
Allo stesso tempo, però, l’adozione di tali conce-
zioni porta ad un sostanziale distacco dalla dot-
trina della genesi dipendente del buddhismo an-
tico. McMahan (pp. 172 e 178) ha spiegato:  

 
Lontano da una catena di cause ed effetti che 
legano gli esseri alla rinascita in un mondo di 
sofferenza, l’interdipendenza odierna implica 
una matrice sacra di comunanza reciproca e 
compartecipazione, una sorta di corpo esteso 
di tutti gli esseri. Inoltre, ancora più significa-
tivo qui, questo spostamento di significato e 
valutazione si è sviluppato non solo a partire 
dal ripensamento della condizione di Buddha 
secondo la tradizione Mahāyāna e dall’infu-
sione nel buddhismo di sensibilità provenienti 
dall’Asia orientale, ma anche in ragione di al-
cune dinamiche fondamentali della modernità 
… L’etica buddhista contemporanea dell’inter-
dipendenza … verosimilmente ha trovato la sua 
strada nel pensiero buddhista contemporaneo 
attraverso le vestigia della direttrice intellet-
tuale romantico–trascendentalista che ha ri-
suonato con concezioni analoghe del pensiero 
Huayan e Zen. 

 
La promozione di concezioni di interconnessione o 
interdipendenza è evidente, per esempio, nell’am-
bientalismo buddhista (Anālayo 2019a). Ma, come 
spiegato da Sucitto (2019, p. 249), in questo “spo-
stamento rispetto alla prospettiva dei sutta anti-
chi, tale stato di interconnessione è da incorag-
giarsi, invece di costituire una descrizione di ciò di 
cui bisogna liberarsi.”  

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1



BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & IMTERDIPENDENZA · 9 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 
 

 
Ciò quindi comporta “un netto cambiamento di si-
gnificato rispetto a quello della tradizione buddhista 
[antica]”. Oltretutto, non è nemmeno chiaro come 
il concetto che tutto sia interconnesso potrebbe 
offrire una base coerente per la questione ecolo-
gica. Già Harris (1995, p. 177) aveva evidenziato che:  

 
l’intenzione qui è dimostrare che siccome tutte 
le cose sono correlate dovremmo agire con uno 
spirito di riverenza verso di esse. Tuttavia, la ca-
tegoria di “tutte le cose” include insetticidi, re-
gimi totalitari e armi nucleari, e l’argomenta-
zione perciò presenta alcuni problemi piuttosto 
ovvi. In breve, tale categoria soffre di una certa 
inconsistenza dal punto di vista morale. 

 
Come evidenziato da Ives (2013, p. 563), per le 
questioni ambientali è cruciale evitare di compro-
mettere “la capacità di fare il tipo di distinzioni che 
sono necessarie e inevitabili nell’etica ambientale, 
come la distinzione tra un ‘è’ negativo (come un 
fiume inquinato) e un ‘dovrebbe’ positivo (il fiume 
pulito che può risultare dagli sforzi di bonifica)”. 
Da questo punto di vista, non è facile capire come 
la nozione di interconnessione o interdipendenza 
possa fornire una base coerente per la capacità di 
operare tali distinzioni, che sia in relazione a pro-
blemi ambientali o ad altre questioni relative alla 
giustizia sociale. 
 
Prendiamo l’urgente necessità di affrontare il raz-
zismo (Anālayo 2020a), tanto per fare un altro 
esempio. La presenza mentale può essere un 
mezzo potente per contrastarlo (Magee 2019), ed 
una modalità può consistere nel rivolgere la con-
sapevolezza alla nostra comune umanità condi-
visa. Da notare che questo approccio si basa su 
qualcosa di specifico, cioè la basilare somiglianza 
tra tutti gli esseri umani, indipendente dalle loro 
storie e provenienze individuali. La sua forza ri-
siede proprio nel focalizzare la presenza mentale 
su qualcosa di condiviso con tutti gli esseri umani 
ma non condiviso con tutte le cose materiali in ge-
nerale, come ad esempio automobili, computer, 
ecc. Una volta che siano introdotte l’interconnes-
sione o l’interdipendenza, però, la nozione speci-
fica di “tratti umani comuni” viene sommersa da 
quella di una generale interrelazione di tutto con 
tutto il resto. Perdendo così gran parte della sua 
forza. 

  
Tuttavia, come è evidente dalle conclusioni di Yu 
et al. (2020, p. 1249), “le persone che hanno livelli 
di interconnessione più elevati tendono … ad essere 
più propense a sostenere ideologie di giustizia so-
ciale;” infatti, “è dimostrato che il valore aggiunto 
più significativo che l’interconnessione porta alla 
presenza mentale e al non attaccamento riguarda 
le ideologie di giustizia sociale.” Questa interes-
sante conclusione invita ad ulteriori ricerche, in 
particolare tentando di capire come un’idea appa-
rentemente incongruente abbia potuto racco-
gliere un interessamento così generale. 

La Scala di Interconnessione 

Gli insegnamenti buddhisti della condizionalità 
specifica e la nozione che tutto sia interconnesso 
non solo compaiono in momenti diversi nella sto-
ria del buddhismo, ma hanno anche portati assai 
differenti. Ne consegue che la Scala di Intercon-
nessione (Interconnectedness Scale) sviluppata da 
Yu et al. (2020) necessiti di una revisione. La que-
stione qui non è solo l’adozione di una prospettiva 
storica rispetto ad una pratica volta alla “promo-
zione del benessere suscitando la consapevolezza 
della natura interdipendente di tutte le cose” (che 
è il titolo scelto dagli autori per il loro articolo). Il 
problema è che semplicemente la Scala di Inter-
connessione opera una conflazione tra due idee 
divergenti, mettendole insieme. 
 
Prendiamo per esempio il fattore 15 della Scala di 
Interconnessione in Yu et al. (p. 1243): “Cerco di 
restare calmo/a sia nei momenti positivi che nega-
tivi perché so che il fluttuare delle emozioni porta 
sofferenza”. Questa affermazione riflette il co-
strutto di condizionalità specifica, in quanto quel 
“fluttuare delle emozioni” ‒ nel senso di reagire in-
tensamente ai su e giù della vita ‒ funge da condi-
zione specifica per l’esperienza di sofferenza. Lo 
stesso non vale per il fattore 24 della stessa Scala 
di Interconnessione: “Dato che tutto in questo 
mondo si influenza vicendevolmente, presto atti-
vamente attenzione ad ogni evento nel mondo”. 
La concezione che sta sullo sfondo di questa for-
mulazione deve essere oggetto di un’investiga-
zione a sé stante, per conto proprio, piuttosto che 
essere combinata con idee informate dalla dot-
trina della condizionalità specifica. 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
elenatrusel1



BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & INTERDIPENDENZA · 10 
 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 

 
Questa considerazione non intende delegittimare 
la nozione di interconnessione o interdipendenza 
in quanto oggetti che per principio non si prestino 
ad essere indagati. La questione è soltanto la com-
mistione che ha avuto luogo tra due costrutti di-
stinti, che richiedono di essere indagati separata-
mente. Il termine ‘Scala di Interconnessione’ im-
piega una specifica terminologia formale che ri-
flette un particolare costrutto buddhista, ovvero 
l’insegnamento Mahāyāna dell’interconnessione 
di tutte le cose. In tal modo, inevitabilmente, tra-
smette l’impressione che questo particolare co-
strutto sia stato oggetto di indagine a sé stante. A 
tale scopo, tuttavia, sarebbe meglio attenersi a 
quella specifica concezione e non assimilarlo alla 
condizionalità specifica. Viceversa, anche la condi-
zionalità specifica viene meglio indagata per conto 
proprio, piuttosto che confondendola con l’inter-
connessione. Forse gli autori potrebbero creare 
due scale distinte a partire da quella che hanno co-
struito, separando i diversi fattori in base a quale 
dei due costrutti buddhisti ciascuno riflette. Que-
sta metodologia non solo porterebbe maggiore 
chiarezza, ma potrebbe anche condurre ad inte-
ressanti risultati di ricerca quando queste due 
scale fossero confrontate tra loro a parità di altre 
condizioni. 
 
È inoltre necessario precisare che gli autori pos-
sono difficilmente essere biasimati per la man-
canza di comprensione della natura distinta di 
questi due costrutti buddhisti relativi alla causa-
lità, in quanto tale confusione è piuttosto diffusa 
nei circoli buddhisti contemporanei. Infatti, in pre-
parazione alle loro ricerche, gli autori si sono rivolti 
a studiosi di buddhismo per valutare il loro pro-
getto (p. 1240), il che però pare non aver prodotto 
il tipo di chiarimento che è stato tentato nel pre-
sente articolo: 
 

Le fonti primarie su cui fondarsi per costruire 
gli elementi [della scala] di interconnessione 
sono stati testi classici del buddhismo, scritti 
buddhisti contemporanei, e consultazioni con 
esperti di buddhismo. Cinquanta elementi [del-
la scala] sono stati elaborati in una bozza in ci-
nese ed inviati ad un gruppo di esperti compo-
sto da sei studiosi di buddhismo, provenienti 
dalle università di Hong Kong e Taiwan.  

 
Riassumendo, la critica di cui sopra non vuole in 
alcun modo scoraggiare i tentativi di espandere il 
campo della ricerca sulla presenza mentale pren-
dendo in considerazione la dottrina buddhista; al 
contrario. La questione è soltanto aiutare a miglio-
rare la base teorica per la ricerca futura e svilup-
pare una sensibilità per le differenze nei paradigmi 
che sono emersi nei vari stadi nella storia del pen-
siero buddhista. Queste differenze devono essere 
prese in considerazione al fine di rendere giustizia 
al pensiero buddhista e per sviluppare definizioni 
operative accurate quali solide basi per la ricerca. 
 

 

Ringraziamenti 

L’autore è in debito con Floria Chio, Bhikkhunī 
Dhammadinnā, Winnie Mak, Karin Meyers, and Ben 
Yu per osservazioni su una bozza di quest’articolo. 

Abbreviazioni 

DN  Dīgha-nikāya 
EĀ   Ekottarika-āgama 
MĀ  Madhyama-āgama (T 26) 
MN  Majjhima-nikāya 
SĀ   Saṃyukta-āgama (T 99) 
SN   Saṃyutta-nikāya 
Sn  Suttanipāta 
T   edizione Taishō 
Ud   Udāna 
Vin   Vinaya 

Riferimenti bibliografici 

Anālayo, Bh. (2011). A comparative study of the Majjhima-
nikāya. Taipei: Dharma Drum Publishing Corporation. 

Anālayo, Bh. (2018). Rebirth in early Buddhism and cur-
rent research. Boston: Wisdom. 

Anālayo, Bh. (2019a). Mindfully facing climate change. 
Barre: Barre Center for Buddhist Studies. 

Anālayo, Bh. (2019b). On time. Insight Journal, 45, 11–
20. 

Anālayo, Bh. (2020a). Confronting racism with mindful-
ness. Mindfulness, 11(10), 2283–2297. 
https://doi.org/10.1007/s12671-020-01432-4 

Anālayo, Bh. (2020b). Consciousness and dependent 
arising. Insight Journal, 46, 55–62 [ed. italiana: Co-
scienza e genesi dipendente. Taipei: Āgama Research 
Group, 2020. https://agamaresearch.dila.edu.tw/coscienza-e-
genesi-dipendente]. 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
https://doi.org/10.1007/s12671-020-01432-4
https://agamaresearch.dila.edu.tw/coscienza-e-genesi-dipendente
https://agamaresearch.dila.edu.tw/coscienza-e-genesi-dipendente


BHIKKHU ANĀLAYO, GENESI DIPENDENTE & IMTERDIPENDENZA · 11 
 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente-&-interdipendenza 
 

Anālayo, Bh. (2020c). Dependent arising. Insight Journal, 
46, 1–8 [ed. italiana: Genesi dipendente. Taipei: Āgama Re-
search Group, 2020. https://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-
dipendente] 

Cox, C. (1993). Dependent origination: its elaboration in 
Sarvāstivādin Abhidharma texts. In R. K. Sharma (a cura 
di), Researches in Indian and Buddhist philosophy: es-
says in honor of professor Alex Wayman (pp. 119–141). 
Delhi: Motilal Banarsidass. 

Harris, I. (1995). Getting to grips with Buddhist environ-
mentalism: a provisional  

Ives, C. (2013). Resources for Buddhist environmental 
ethics. Journal of Buddhist Ethics, 20, 541–571. 

Jones, D. T. (2009). New light on the twelve nidānas. Con-
temporary Buddhism, 10(2), 241–259.  
https://doi.org/10.1080/14639940903239793 

Jones, D. T. (2011). This being, that becomes, the Bud-
dha’s teaching of conditionality. Cambridge: Windhorse 
Publications. 

Jurewicz, J. (2000). Playing with fire: the pratītyasamut-
pāda from the perspective of Vedic thought. Journal of 
the Pali Text Society, 26, 77–103. 

Magee, R. V. (2019). The inner work of racial justice, 
healing ourselves and transforming our communities 
through mindfulness. New York: TarcherPerigree. 

McMahan, D. L. (2008). The making of Buddhist moder-
nism. New York: Oxford University Press. 

Ñāṇamoli, B., & Bodhi, B. (1995). The middle length dis-
courses of the Buddha, a translation of the Majjhima 
Nikāya. Boston: Wisdom Publications. 

Olendzki, A. (2010). Unlimiting mind, the radically expe-
riential psychology of Buddhism. Boston: Wisdom Pub-
lications. 

Poceski, M. (2004). Huayan school. In R. E. Buswell (a 
cura di), Encyclopedia of Buddhism (pp. 341–347). New 
York: Macmillan. 

Ronkin, N. (2005). Early Buddhist metaphysics, the mak-
ing of a philosophical tradition. London and New York: 
Routledge Curzon. 

Shulman, E. (2008). Early meanings of dependent-origi-
nation. Journal of Indian Philosophy, 36(2), 297–317. 
https://doi.org/10.1007/s10781-007-9030-8 

Skilling, P. (2003). Traces of the Dharma, preliminary re-
ports on some ye dhammā and ye dharmā inscriptions 
from mainland South-East Asia. Bulletin de l’École fran-
çaise d’Extrême-Orient, 90(91), 273–287. 
https://doi.org/10.3406/befeo.2003.3615 

Skilling, P. (2008). Buddhist sealings and the ye dharmā 
stanza. In G. Sengupta e S. Chakraborty (a cura di), Ar-
chaeology of early historic South Asia (pp. 503–525). 
New Delhi: Pragati Publications. 

Sucitto, A. (2019). Buddha-nature, human nature. Great 
Gaddesden: Amaravati Publications. 

Tournier, V. (2021). A 4th/5th-century sūtra of the Saṃ-
mitīya canon? On the so-called ‘continental Pāli’ in-
scription from Devnimori. In C. Cicuzza (ed.) Proceed-
ings of the Third International Pali Studies Week — Paris 
2018 (forthcoming). Bangkok and Lumbini: Fragile Palm 
Leaf Foundation; Lumbini International Research Insti-
tute. 

Tripāṭhī, C. (1962). Fünfundzwanzig sūtras des Nidāna-
saṃyukta. Berlin: Akademie Verlag. 

Yu, B. C. L., Mak, W. W. S. e Chio, F. H. N. (2020). Pro-
motion of well-being by raising awareness on the inter-
dependent nature of all matters: development and val-
idation of the interconnectedness scale. Mindfulness, 
11, 1238–1252. 
https://doi.org/10.1007/s12671-020-01334-5 

 

http://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
https://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
https://agamaresearch.dila.edu.tw/genesi-dipendente
https://doi.org/10.1080/14639940903239793
https://doi.org/10.1007/s10781-007-9030-8
https://doi.org/10.3406/befeo.2003.3615
https://doi.org/10.1007/s12671-020-01334-5
elenatrusel1

elenatrusel1

elenatrusel1


